
 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

 

O ENCONTRO INTER-HUMANO NA RELAÇÃO TERAPÊUTICA 

THE INTER-HUMAN ENCOUNTER IN THE THERAPEUTIC RELATIONSHIP 

 

Márcio Arthoni Souto da Rocha¹ Thiago Carvalho Freitas² 

 

1. Universidade Federal do Ceará | Professor – Doutor em Psicologia 

2. Universidade Federal do Ceará | Psicólogo - Mestre em Saúde da Família 

 

 

Resumo: Este trabalho tem como ponto de partida a hipótese de que a compreensão do encontro 
inter-humano da Filosofia Dialógica pode se apresentar como um solo epistêmico relevante para a 
relação terapêutica delineada pela Abordagem Centrada na Pessoa. Em razão disto, temos como 
objetivo analisar como a noção de encontro inter-humano presente na filosofia dialógica pode 
contribuir para o entendimento do processo terapêutico proposto pela Abordagem Centrada na 
Pessoa. Escolhemos como método fazer um estudo exploratório, de natureza bibliográfica que se 
estruturou como estudo teórico. Para a Filosofia Dialógica trata da relação que surge a partir do 
encontro Eu-Tu como atitude fundamental do inter-humano, sem desconsiderar a necessária 
atitude Eu-Isso. Para a Abordagem Centrada na Pessoa a relação entre terapeuta e cliente ocupa 
lugar estruturante no processo de mudança de personalidade. Esse estudo permitiu analisar 
alguns dos principais conceitos desses referenciais e percebeu como resultado que há a 
possiblidade de integração dos dois campos teóricos. Além disto, abre-se a possibilidade de 
pensar a Terapia Centrada na Pessoa como referência facilitadora para o encontro inter-humano. 
Palavras-chave: Abordagem Centrada na Pessoa; Filosofia Dialógica; Encontro; Relação; 
Psicoterapia. 
 

Abstract: This work takes as its starting point the hypothesis that the understanding of inter-
human encounter from Dialogical Philosophy can serve as a relevant epistemic foundation for the 
therapeutic relationship outlined by the Person-Centered Approach. Therefore, our objective is to 
analyze how the notion of inter-human encounter present in dialogical philosophy can contribute to 
understanding the therapeutic process proposed by the Person-Centered Approach. As our 
method, we chose to conduct an exploratory bibliographic study structured as theoretical research. 
Dialogical Philosophy addresses the relationship that emerges from the I-Thou encounter as a 
fundamental attitude of the inter-human realm, without disregarding the necessary I-It attitude. In 
the Person-Centered Approach, the relationship between therapist and client occupies a 
structuring position in the personality change process. This study allowed us to analyze some of 
the main concepts from these frameworks and found as a result that integration between the two 
theoretical fields is possible. Additionally, it opens the possibility of considering Person-Centered 
Therapy as a facilitating reference for the inter-human encounter. 
Keywords: Person-Centered Approach; Dialogical Philosophy; Encounter; Relationship; 
Psychotherapy. 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

Um encontro ocorrido em 1957, pelos fundadores da Filosofia Dialógica e da Abordagem 

Centrada na Pessoa tornou-se objeto de interesse acadêmico desde então por colocar os dois 

referenciais num lugar de aproximação e diferença. Parte do fundador da Abordagem Centrada 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

uma pergunta curiosa, e cuidadosamente posta, de como esse outro conseguia manter-se em 

encontro tão significativo com as pessoas sem ser um psicoterapeuta. Ao que segue, afirmando: 

“Penso que há algo sobre a relação terapêutica que nos dá a permissão, quase a permissão 

formal, de entrar em um profundo e próximo relacionamento com uma pessoa e, então, tendemos 

a aprender muito profundamente dessa forma” ¹. Ele tinha o sincero interesse de aprender como 

poderia ter desenvolvido a habilidade de estar genuinamente com o outro, sem ter passado pelos 

caminhos do treinamento em psicoterapia, porque para ele, a psicoterapia podia oferecer um 

aprendizado de habilidades que facilitam, significativamente, estar diante de alguém de maneira 

genuína. A resposta que obteve surpreendeu por uma relativa influência inicial de alguns anos na 

psiquiatria e da psicanálise bleuleriana. Porém, o que ficou em maior evidência foi a clareza em 

apontar que, desde o início, entendia possuir “uma certa inclinação para encontrar pessoas. E, 

tanto quanto possível, simplesmente modificar algo no outro, mas também, permitir que seja 

modificado por ele” 1. Aqui nasce a questão de onde parte nossa reflexão: tal habilidade para o 

encontro inter-humano seria algo próprio de específicas pessoas ou poderia também ser objeto de 

treinamento e aprendizado, como pensado e proposto pela Abordagem Centrada na Pessoa? 

É preciso destacar que a Filosofia Dialógica entende haver uma assimetria obrigatória na 

psicoterapia que torna o encontro Eu-Tu inviável, apesar de reconhecer que é uma boa forma de 

encontro. Compreende que os encontros são da simples humanidade. Por simples humanidade, 

devemos entender um estado de similaridade entre os que estão em diálogo, como em um 

mesmo plano, o que não seria possível para a psicoterapia. A questão que se modifica na relação 

quando pensamos o inter-humano e quando falamos da que ocorre no âmbito da terapia, é que a 

diferença posta pela própria realidade de mundo não se desfaz. E é por conta dessa realidade que 

o terapeuta não poderia estar num mesmo plano que o cliente, apesar do terapeuta ter genuína 

vontade de se colocar nesse lugar. O terapeuta sempre estaria num lugar de poder-fazer-algo 

pelo cliente e este não poderia exercer o mesmo poder de ajuda para o terapeuta. 

O que torna essa condição interessante, contudo é a forma “quase divergente” que a 

Abordagem Centrada na Pessoa compreende o tipo de relação que propõe em seu corpo de 

conceitos. Enquanto a Filosofia Dialógica sustenta a incompatível condição de pontos de vista que 

não poderiam coincidir, a Abordagem Centrada compreende que, em seu método de terapia, 

haveria um encontro de duas pessoas em bases iguais, mesmo que para quem observasse de 

fora, pudesse se ver ali uma relação desigual. 

Aqui se mostra relevante destacarmos que tipo de relação terapêutica é essa que a 

Abordagem Centrada na Pessoa está se referindo. Para ela, a terapia deve sempre ser 

considerada como uma relação que acontece sob determinadas condições, apresentadas como 

necessárias e suficientes 2,3. Sob essa perspectiva, o terapeuta é responsável por assegurar um 

clima facilitador para que o processo da terapia possa chegar ao esperado da mudança de 

personalidade. Na hipótese da terapia, se o terapeuta adotar uma atitude de profundo respeito e 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

de aceitação total do cliente, tal como ele é, além da confiança na sua capacidade para resolver 

seus próprios problemas; se isso for vivido num clima de empatia e com boa comunicação onde o 

cliente se sinta genuinamente compreendido, pode-se considerar que ali se iniciou o processo 

terapêutico³. 

Para além de uma simples divergência teórica, estamos diante de uma perspectiva 

epistemológica muito importante e que, por sua vez, pode direcionar estudos na formação de 

jovens terapeutas que usam como base o referencial da Abordagem Centrada na Pessoa. 

Concordamos com o pressuposto que essa abordagem terapêutica possui um rico potencial 

facilitador da experiência de si e da mudança de personalidade, entretanto, o que se coloca a 

partir das questões levantadas anteriormente é pensar o caráter dialógico dessa abordagem de 

psicoterapia, ou seja, o quanto ela pode ser tomada como uma possibilidade da experiência de 

Encontro do tipo Eu-Tu. Haveria alguma especificidade no tipo de encontro genuíno proposto pela 

Abordagem Centrada e que se diferencia da Filosofia do Diálogo? Ou ainda, os pontos de vista 

assumidos pela condição própria dessa relação terapeuta-cliente seriam irrevogáveis, mantendo a 

relação presa a um modelo Eu-Isso? São essas nossas questões iniciais que nos fazem propor 

um estudo teórico sobre isso. 

 

MÉTODO 

 

Nossa hipótese inicial é de que a compreensão do encontro inter-humano da Filosofia 

Dialógica pode se apresentar como um solo epistêmico relevante para a relação terapêutica 

delineada pela Abordagem Centrada na Pessoa. Essa hipótese serve para nossa pesquisa como 

horizonte de perspectiva que nos guiará na investigação, sem o comprometimento de validá-la. O 

objetivo principal deste trabalho é analisar como a noção de encontro inter-humano presente na 

Filosofia Dialógica pode contribuir para o entendimento do processo terapêutico proposto pela 

Abordagem Centrada. Além deste, pretendemos, também, discutir sobre o tipo de relação que é 

apresentada no campo da Psicoterapia Centrada na Pessoa, a fim de entendermos sua condição 

dialógica. 

Diante dessas questões de partida, este trabalho se apresenta como um estudo 

exploratório, através de uma pesquisa bibliográfica onde adotamos o método de pesquisa 

conceitual 4-6 que tem como objetivo aprofundar o entendimento sobre as teorias que fazem parte 

do estudo, descrevendo os conceitos e suas possíveis articulações. Esse trabalho foi dividido em 

três fases, sendo a primeira a da seleção dos principais textos que nos debruçaríamos para a 

definição do nível de profundidade da análise, que para este trabalho entendemos ser necessário 

uma análise crítica, com questionamento de pressupostos e desenvolvimento de novas 

perspectivas. Também levamos em conta nessa fase de análise a adoção de um escopo mais 

restrito, pois se foca em aspectos específicos com profundidade.  



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Na segunda fase, passamos ao trabalho de interpretação dos conceitos dos textos. Nessa 

etapa delineamos a forma como os textos seriam analisados e como selecionaríamos seus dados 

principais. Considerando nosso problema de pesquisa, destacamos que conceitos deveriam 

figurar como principais em cada uma das teorias estudadas. Depois, passamos à caracterização 

dessas ideias. Em seguida, construímos um esquema básico para a identificação da estrutura 

argumentativa que ajuda a visualizar o percurso conceitual que pretendemos seguir para 

responder ao problema da pesquisa e, por fim, criamos uma síntese interpretativa, articulando os 

pontos analisados anteriormente.  

Os textos que utilizamos para esse estudo foram: “Carl Rogers Dialogues: Diálogo entre 

Carl Rogers e Martin Buber”, “Tornar-se Pessoa” de Carl Rogers e “Do diálogo e do dialógico” de 

Martin Buber. Além destes, outras obras importantes desses dois autores foram consideradas e 

utilizadas no estudo, tais como: “Eu e Tu” e “Encontro: fragmentos autobiográficos” de Martin 

Buber, também “Um jeito de ser” e “Terapia Centrada no Paciente” de Carl Rogers. Outros textos 

completam o fundamento dos conceitos estudados, tendo sido elaborados por importantes 

comentadores ou pelos próprios autores. Após apresentação e análise dos resultados será 

possível acender ao campo final desta pesquisa, onde poderemos encontrar uma perspectiva de 

integração dos dois campos teóricos que, mesmo não coincidindo plenamente, possuem relevante 

abertura para complementariedade. 

 

RESULTADOS 

 

Apresentaremos a seguir, como resultado desse trabalho de investigação, uma descrição de 

pontos importantes da Filosofia Dialógica e da Abordagem Centrada na Pessoa que demonstra a 

compreensão que cada uma possui daquilo que chamam de relação, enfatizando seus principais 

conceitos, como a dialogicidade, que trata exatamente da relação que surge no âmbito das 

palavras-princípio; a noção de cumplicidade presente no encontro humano, que explicita o caráter 

vinculado dos polos desta relação, presentes nas atitudes fundamentais Eu-Tu e Eu-Isso; o 

conceito de encontro inter-humano, onde podemos perceber a dupla atitude fundamental que 

reflete alternadamente a possibilidade de um vínculo excepcional e a possibilidade de uma 

objetividade para com o outro. Também perceberemos como resultado desse estudo teórico a 

necessidade de compreensão da noção de processo terapêutico na Abordagem Centrada na 

Pessoa, assim como das atitudes que facilitam a evolução desse processo e a consequente 

mudança de personalidade esperada para o cliente; também a noção de experiência e sua 

compreensão dos estados de fixidez e fluidez da percepção de si.  

Ressaltamos que, em uma pesquisa qualitativa, mais especificamente, num estudo teórico, 

tratamos os resultados como exposição e análise de conceitos e ideias que se mostraram 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

necessários na organização do percurso que fizemos. Compreender criticamente esses conceitos 

nos ajudam a delinear com mais rigor o marco teórico que a pesquisa pretende demonstrar. 

Dessa maneira, é significativo partirmos da consideração do quanto essas duas teorias 

compartilham de uma posição filosófica existencial que evita a redução da compreensão de 

relação a um lugar pragmático, ou seja, quando se está diante de alguém, esse alguém é 

considerado como uma pessoa que nos é semelhante na condição de humanidade, além disso, 

privilegiam uma visão humanista de totalidade integrada, onde as experiências devem ser 

consideradas como partes inseparáveis na sua relação com o mundo7.  Compartilhar da visão de 

homem, ainda que com algumas sutis singularidades, bem como de uma visão de mundo, 

aproxima bastante os pensamentos desses autores. Isso torna possível uma aproximação efetiva 

da Filosofia Dialógica com o campo de uma Psicoterapia Dialógica8. Esta investigação mostra 

como é fundamental compreender bem o pensamento desses referenciais para poder analisar e 

discutir possíveis implicações, quando de sua aproximação.  

 

Características do encontro inter-humano. 

 

Podemos tomar como um ponto de base da Filosofia Dialógica o fato de o encontro 

dialógico ocupar um lugar central nas reflexões que desenvolveu. A relação humana, por sua vez, 

está intimamente ligada com a ideia de dialogicidade e com a noção de vínculo intersubjetivo, o 

que vai aparecer através do conceito de entre.  

O conceito de dialogicidade refere-se ao entendimento básico de que o mundo não pode ser 

absorvido ou compreendido senão através de suas coisas, através da consideração do encontro 

como uma vivência do ambiente, ou seja, do encontro direto firmado entre o homem e o seu 

mundo. Acreditar na materialidade de categorias objetivas e em qualidades gerais que versam 

sobre o homem, bem como sobre as coisas ao seu redor, é acreditar na ilusão de que este mundo 

pode, efetivamente, ser qualificado e categorizado em estruturas que desconsideram o 

relacionamento e a experiência imediata do homem com seu ambiente. Aqui se rechaça a ideia de 

um mundo a priori que possa existir fora da relação que o homem tem com ele8,9. 

Ao tomarmos o conceito de dialógico percebemos que há um entendimento primordial de 

que os significados do ambiente e daquilo com que nos relacionamos, sejam pessoas ou objetos, 

são revelados não por definições objetivas que criamos sobre este mundo, mas significados por 

eles mesmos quando, reciprocamente, nos experimentamos indissociáveis neste ato particular do 

encontro. A Filosofia Dialógica entende que o próprio encontro não pode ser considerado uma 

unidade, já que é exatamente um encontro e não uma união9. Ao apresentar as palavras-princípio 

Eu-Tu e Eu-Isso, destaca sua necessária alternância como modo próprio de qualificar a existência 

humana, que por sua vez é inseparável das contingências do mundo. O Eu-Tu, em sua qualidade 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

de encontro, sempre abrirá condições para que surja uma relação do tipo Eu-Isso, que dá conta 

das coisas do mundo e de suas vicissitudes. 

A antropologia filosófica desse referencial propõe reconhecer o homem enquanto pessoa, 

nas diferenças e particularidades dos tipos de personalidade e nos distintos estágios de sua vida; 

dessa forma, o conhecimento sobre o humano não pode preceder a própria existência, mas se 

fundar a partir dela. Afirma o compromisso com a existência concreta do ser humano que se dá na 

experiência vivida que indica o que é humano no homem. Por sua vez, o encontro entre o 

indivíduo e aquilo que se apresenta à sua frente como Mundo se antepõe a qualquer definição no 

nível da unidade destes elementos. A Filosofia do Diálogo trata exatamente da relação que surge 

entre esses elementos e por isso mesmo não é na interiorização das coisas ou na compreensão 

reflexiva sobre o mundo que residem seus sentidos, mas na própria relação entre eles10.  

Fica claro que o interesse da Filosofia do Diálogo sobre a questão da humanidade situa-se 

especificamente na questão do sentido da existência humana, onde realiza uma mudança de 

perspectiva frente às filosofias produzidas anteriormente. Esta mudança compreende um 

entendimento que afasta o homem de análises objetivas, exatas e rígidas e passa a considerá-lo 

em seu caráter mais vivencial, tal como a própria relação do homem com seu mundo. O 

comprometimento com a experiência vivida, citada anteriormente, coloca a Filosofia dialógica num 

espaço de aproximação com as psicoterapias experienciais, como é o caso da Abordagem 

Centrada na Pessoa.  

 

Dialogicidade e relação no âmbito das palavras-princípio 

  

Acontece que, sob a ótica da Filosofia do Diálogo, está ultrapassada qualquer noção de 

homem que o considere uma subjetividade alheia a outras subjetividades, com um mundo à sua 

volta que é acessado estritamente diante das contingências. Além disso, o próprio Ser-no-Mundo 

deixa de ser definido pela junção do que se entende por humano e do que se entende por mundo 

e passa a ser entendido especificamente pelo continuum que há entre eles, pelo hífen que os 

assume inseparáveis. Não há distinção entre o que é o homem e o que é sua vivência de mundo, 

assim como não há separação entre o homem e a palavra, que é a expressão de sua linguagem. 

A palavra é essencialmente diálogo, ela fecunda a relação e são as palavras-princípio que 

“significam a dimensão da intersubjetividade do homem”7.  

A palavra representa um ponto fundamental da proposta da filosofia dialógica. Ela não está 

no homem apenas, ou por ele é proferida, mas ela está na relação, está entre aqueles que a 

dividem. Proferir uma palavra é colocar-se em relação, e a relação é o fundamento da existência 

humana. A subjetividade e o inter-humano, a noção de Eu e a noção de mundo, o encontro e a 

distanciação, a experiência e a relação estão todos envolvidos com essa compreensão de 

dialogicidade9. 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

No espaço da linguagem e da palavra, encontra-se o mundo múltiplo no qual o ser humano 

pode efetivamente ser ou onde ele pode apenas se instalar. A linguagem não deve ser entendida 

como um instrumento que favorece o humano em seu domínio sobre a natureza (sua própria 

natureza, inclusive). Neste caso, o homem é muito mais instrumento da linguagem do que o 

contrário. Na realidade, não há início ou fim no caminho percorrido pelos enunciados proferidos, 

não há essência em seus significantes antes que o significado seja atribuído pela atitude 

fundamental que a palavra pode carregar.  

Algo a se destacar é a compreensão da Palavra, pela Filosofia Dialógica. A atitude do 

homem em face do mundo se manifesta como palavra. Esta palavra, uma vez proferida, traz o 

homem à existência. Ela é realmente um princípio de existência. Não é uma simples função do 

Eu. Pela palavra, o eu se projeta no mundo que lhe está defronte10. A palavra é a própria 

concretização de seu significado; ela não carrega a definição do homem em si, assim como o 

homem não carrega em si sua própria definição. A palavra carrega consigo o modo próprio com 

que o homem se relaciona com seu mundo. A palavra expressa seu modo de ser-no-mundo como 

princípio Eu-Tu e Eu-Isso. 

 

A noção de cumplicidade presente no encontro humano 

 

A cumplicidade presente na relação humana explicita o caráter intrínseco e vinculado dos 

polos desta relação, pelas atitudes fundamentais Eu-Tu e Eu-Isso. A consideração sobre a 

cumplicidade nos traz a conclusão de que não é possível atribuir apenas ao indivíduo a 

exclusividade por sua determinação subjetiva ou por sua determinação moral e intelectual. 

Realizar-se individualmente é apenas um desdobramento da realização enquanto relação, 

efetivada, especificamente, pela palavra dialógica Eu-Tu. A disposição da existência humana a 

partir da ideia de cumplicidade associa seus elementos como concorrentes à realização de algo, 

que só pode ser concretizado dentro deste encontro.  Na atitude Eu-Isso, por sua vez, há uma 

disposição entre o eu – que vê diante de si apenas os meios para relacionar-se com o mundo – e 

os outros, onde se realiza a palavra da separação e se busca, ainda que equivocadamente, num 

tipo de “encontro”, a distinção que os promova a indivíduos10. 

Para a Filosofia Dialógica, o mundo é duplo para o homem, pois a atitude do homem 

também é dupla11. A duplicidade do mundo e das relações faz com que o Eu de uma palavra-

princípio seja profundamente distinto do Eu da outra palavra-princípio. São duas atitudes 

diferentes, duas colocações distintas diante de um mundo dual. Desta forma, a existência do Eu 

se inscreve quando se profere uma das palavras-princípio. Ao atribuir importância aos modos 

variados e distintos de relações e relacionamentos, passa-se a dar destaque à relação enquanto 

evento fundamental, que constitui o modo mais particular de encontro entre as pessoas e o 

encontro delas com seu ambiente, em um processo de definição e identificação recíproco. 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Entrar em relação ou estar em relacionamento é a confirmação de que não há 

estabelecimento substancial capaz de sustentar as virtudes rígidas que supostamente nos 

habitam ou habitam o universo. A distância que nos separa do conhecimento mais profundo sobre 

nossa existência parece não poder ser encontrada em um método científico dogmático; O 

caminho tortuoso que nos liga às pessoas e a tudo com que nos envolvemos é alternadamente 

separação e encontro. O trajeto realizado em busca do outro é o mesmo trajeto recíproco em que 

se estabelece a maior fonte de compreensão sobre nós. Já não se apresenta como distância este 

espaço entre dois corpos, pois na verdade o que há não é afastamento, mas sim confrontação, e 

por sua vez, aproximação10. 

Relacionar-se com ou estar na relação são duas possibilidades admissíveis, alternadas e 

opostas com as quais lidamos ao proferir Eu-Isso e Eu-Tu. Estar em relação é a maneira do 

homem se ligar ao mundo, mas a relação não é patrimônio do humano. O relacionar-se é um 

acontecimento mútuo, um evento natural que engloba ao mesmo tempo o caráter mais essencial e 

o caráter mais existencial de um ser. Dos diversos tipos de vinculação possíveis entre os homens, 

valorizam-se aquelas que seguem o princípio de não tratar o semelhante como objeto ou como 

meio para um determinado fim. O outro e, por conseguinte, a relação com ele, deveriam ser o 

próprio fim9. O mundo perpassado por encontros objetivos é um lugar não implicado onde o 

humano, em sua tentativa de definição e crescimento, retrai-se e busca em si mesmo um sentido 

para a existência. Apesar destas afirmações o mundo do Isso é indispensável para nossa 

existência, enquanto possibilidade de entendimento sobre as coisas e as pessoas.  

Nesse momento, parece-nos claro que estão tratando de uma visão de homem muito 

semelhante e de um modo de abordar a relação desse homem com o mundo, responsabilizando-o 

pela atitude que assume perante ele. De algum modo, também a Abordagem Centrada 

compreende esse lugar de responsabilidade almejado na sua teoria da terapia que veremos mais 

à frente. 

 

 

O processo da terapia centrada no cliente 

 

A Abordagem Centrada na Pessoa teve seu início numa perspectiva terapêutica de 

mudança de orientação metodológica em relação a outros referenciais. É um momento importante 

na tentativa de estender a prática clínica a agentes fora da medicina, o que ainda gerou melhor 

distinção do referencial da Abordagem Centrada do modelo médico de relação com os pacientes. 

Ela trouxe um modo de olhar para o cliente bem específico, reconhecendo melhor sua capacidade 

de conduzir a si mesmo e, por isso, assumiu a condição da não-diretividade. Posteriormente, ela 

passa a se denominar Terapia Centrada no Cliente. Apesar desta perspectiva não ter ficado como 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

eixo fundante da terapia com o passar dos anos, parece-nos que sua importância continua viva 

até hoje, tanto em aspectos metodológicos, quanto conceituais.  

Se por um lado, assumir uma postura não-diretiva reconhece adequadamente a capacidade 

do cliente de lidar com as questões do seu existir, também podemos dizer que o terapeuta 

necessariamente, ocupa um lugar menos assimétrico nessa relação. Esse interesse metodológico 

da Abordagem Centrada é que vai depois se aproximar da Filosofia Dialógica, numa perspectiva 

conceitual, sobre a visão de homem, afinal, para ambas, o homem que se apresenta na relação 

precisa ser reconhecido em sua condição integral. O que implica, portanto, uma postura não-

diretiva? Reconhecer a capacidade própria de cada ser humano de saber sobre si e de poder 

fazer as melhores escolhas para sua vida15, o que se torna o eixo condutor dessa terapia. Não 

obstante isso, ainda possibilita ao terapeuta não permanecer dependente de técnicas ou 

ferramentas para conduzir o cliente à cura, antes deveria favorecer o desenvolvimento potencial 

do cliente16.  

A proposta não-diretiva não se reduzia a não dar conselhos na terapia, ela evitava também 

a interpretação daquilo que o cliente comunicava, permitindo que ele mesmo desse sentido à sua 

fala. A consideração pela capacidade do cliente de significar a própria fala acaba, posteriormente, 

sendo um dos pontos de contato entre a Filosofia Dialógica e a Abordagem Centrada na Pessoa. 

O terapeuta nesse referencial não se coloca de maneira neutra com o seu cliente, apenas evita 

posturas que possam indicar algum tipo de intervenção que não considerasse a experiência que o 

cliente está tentando comunicar12. Nesse sentido, é que podemos considerar que a primeira 

grande contribuição da Abordagem Centrada na Pessoa é pensar uma clínica humanista que 

apresente um tipo de comunicação inter-humana capaz de ser aprendida e aplicada no contexto 

da clínica ou das relações cotidianas.  

Essa nova forma de terapia entendia que a relação ali estabelecida deveria promover uma 

experiência de crescimento e mudança para o cliente, através do aumento de compreensão de si 

que o cliente passaria a vivenciar e a uma forma mais madura de atuar nas suas relações. A 

confiança no processo do cliente o ajudaria a se colocar de uma maneira mais espontânea no 

mundo15.  

A Abordagem Centrada passa a defender a importância a uma relação genuína entre o 

terapeuta e o cliente, onde o terapeuta vai se colocar como facilitador da experiência de 

autenticidade do cliente. Nessa perspectiva, essa atitude seria uma importante condição 

no processo de mudança da personalidade. Para a Abordagem Centrada, conseguir estar 

genuinamente na relação é estar consciente dos próprios sentimentos e ter a disposição para 

expressar esses sentimentos e atitudes que existam no terapeuta naquele instante3.  

Sabemos que muito da conceituação dessa abordagem se desenvolveu num paralelo 

com a prática clínica, e isto talvez lhe tenha inferido um caráter mais plástico às suas 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

formulações.  As mudanças foram acontecendo muito mais por necessidades que foram 

surgindo com o processo do que por um planejamento prévio de como essa clínica 

deveria ser formulada.  

Há uma migração no modo de praticar a terapia centrada na pessoa de um lugar 

de respostas mais objetivas, embora sem conteúdo de interpretação para um lugar mais 

experiencial, onde o vivido do cliente, expresso nas suas falas, é tomado como foco de 

atenção pelo terapeuta. De toda maneira, desde o início é preocupação da Abordagem 

Centrada criar uma atmosfera onde o cliente se sentisse aceito como ele é, sem ameaças 

à sua experiência e que pudesse perceber com clareza as condições facilitadoras desse 

processo, a saber: a empatia, a autenticidade e a compreensão empática7. Com essa 

mudança de foco, a ênfase passa a ser a relação terapeuta-cliente, considerada um encontro 

existencial. Aqui parece haver um significativo encontro dos dois referenciais, a Filosofia 

Dialógica e a Abordagem Centrada na Pessoa. 

O processo terapêutico na Abordagem Centrada foi evoluindo de um modelo onde se 

reconheciam três categorias estruturantes: a catarse, o insight e as fases finais, para um 

entendimento mais dinâmico e abrangente do processo como mudança de um estado de 

fixidez da percepção para um de maior fluidez. Na catarse, o cliente alcançaria uma 

percepção de si mais elaborada que culminaria com o insight que seria, na verdade, um 

entendimento mais ordenado sobre ele mesmo e que chegaria de modo espontâneo. Na 

medida em que ocorre uma evolução do insight e o cliente tende a tomar decisões com 

mais autenticidade, ou seja, ele pode estar na relação sendo quem ele é de fato15.  

Em seguida, o que vai mudar na compreensão do processo terapêutico diz respeito 

muito mais ao uso de determinadas atitudes por parte do terapeuta e a um alcance de 

congruência por parte do cliente, o que se expressaria numa compreensão mais fluida de 

suas possibilidades existenciais. A confiança inicial depositada no terapeuta vai se 

realocando para o campo experiencial do próprio cliente, ou seja, ele vai confiando cada 

vez mais na sua capacidade de atualização e vai aprendendo a usar seu quadro de 

referência interno como definidor de suas escolhas3. 

Algo fundamental nesse momento da terapia é a capacidade empática por parte do 

terapeuta. Esta é uma tarefa de grande exigência por não se coadunar com um mero 

exercício intelectual, analítico. O exercício da empatia implica em acessar como o cliente 

compreende a si mesmo na vivência que está compartilhando durante a sessão da 

terapia. Trata-se de um nível de aproximação muito significativa, porém sem permitir-se a 

mistura das vivências pessoais com as do cliente. Nesse momento, entendemos haver a 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

possibilidade da abertura para o encontro genuíno inter-humano apresentado pela 

Filosofia Dialógica.  

Para ser efetiva, essa relação necessita que o cliente se experiencie aceito de forma 

incondicional em todos os aspectos de sua vida, entendidos por ele como positivos ou 

negativos e que não experiencie nenhum tipo de julgamento por parte do terapeuta. Trata-

se de um processo que migra de uma experiência de si desorganizada e que começa a 

vivenciar uma reorganização desse processo em que se dá uma expressão mais livre de 

como ele se percebe12. 

A Abordagem Centrada entende que a mudança acontece na medida em que o 

cliente passa a se aceitar como ele é e destaca que essa mudança se dá em um contínuo 

regido por um interessante paradoxo existencial, onde quanto mais a pessoa se aceita 

como ela é, mas a mudança ocorre no sentido de uma maior autonomia. Esse processo 

se conclui exatamente quando o cliente é capaz de se autorizar a viver a sua experiência, 

sem medo, mesmo que isso se mostre eventualmente com alguma contradição.  A mudança 

coincide com a firmação de ser quem de fato ele é, mesmo que isso signifique não 

atender a expectativas de demais3.  

Um aspecto significativo do processo de mudança ocorre quando o cliente passa a 

experienciar a mesma fluidez no contato com as pessoas de seu convívio. Passa a se 

expressar sem se sentir ameaçado e sua autoconfiança o permite perceber-se sendo 

quem ele é nas relações cotidianas. A aceitação desse “Eu” se mostra processual, porém, 

à medida em que ocorre, instauram-se condições mais favoráveis para o encontro inter-

humano se dar efetivamente15. Em razão disso, compreendemos que, uma vez num 

processo de terapia em que sua autenticidade seja trabalhada de modo afirmativo, mais 

facilitador será o encontro com um outro.  

 

 

DISCUSSÃO / ANÁLISE DOS DADOS 

 

A existência dialógica é uma prerrogativa do ser humano. Aos sermos colocados no mundo 

inicia-se um percurso de relação. Homem nenhum nasce ou cresce sozinho, fora de relação, por 

maior que seja sua solidão existencial. A todo momento nos encontramos uns com os outros e 

nos definimos através de cada um destes eventos particulares. Entretanto, por mais que nosso 

viver seja compartilhado com o viver dos outros, por vezes nossas relações permanecem restritas 

à objetividade formal do mero acesso à alteridade. Em certos momentos da vida é possível que 

nos comportemos de maneira inacessível ao relacionamento genuíno e nos restrinjamos àquilo 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

que parece se aproximar da imparcialidade. Ser imparcial diante do mundo e das pessoas é não 

se deixar atingir por elas e não participar (ou interferir) naquilo que é “alheio” a mim. A distância e 

o isolamento, como sintomas de um paradigma de neutralidade, apenas dificultam o acesso 

natural do homem ao mundo das relações. Além disso, dar importância a esta distância que me 

separa do mundo – e valorizá-la como alguma coisa capaz de me diferenciar ou de me tornar 

único no mundo – é esquecer que há algo capaz de me unir às outras existências10.  

 

O experimento da relação terapêutica como uma relação inter-humana 

 

Duas palavras são importantes no contexto das relações humanas e da dialogicidade 

propriamente dita: postura e atitude. Elas representam indicações de como o homem se apresenta 

ao mundo e de como ele pretende relacionar-se com esta possibilidade de encontro. A postura 

refere-se à forma do homem se colocar em seu ambiente, seja ela rígida, impassível, apesar de 

qualquer evento ou então flexível e suscetível a acompanhar as mudanças ao seu redor. O modo 

próprio e particular de colocar-se no mundo implica também no modo de atuar neste ambiente. Já 

a atitude pode ser entendida como a disposição para as pessoas e a “forma” que nos assumimos 

em tais situações8. 

É possível que a humanidade esteja atravessando uma etapa de seu desenvolvimento 

enquanto espécie caracterizada pela precarização dos relacionamentos inter-humanos. As 

posturas e as atitudes adotadas individualmente se relacionam com uma tendência global que 

promove o distanciamento e a fragilização do encontro interpessoal. Aquilo que a Filosofia 

Dialógica chamou de “a grande melancolia do mundo” – a certeza de que todo Tu em algum 

momento se tornará um Isso para mim – e isso tem tomado força e se tornado cada vez mais 

presente na constituição do elo relacional que aproxima as alteridades, mantendo-as distanciadas. 

Esta tendência faz com que as relações sejam valorizadas não pela riqueza da presença do outro, 

mas pela satisfação individual que supostamente se concretiza quando as pessoas fazem uso das 

coisas em prol de uma hipotética constituição subjetiva particular. O mundo objetivado é acessado 

com o intuito de preenchimento individual, destituído do compromisso presente na aproximação 

efetiva de duas pessoas.  

Mesmo com toda a materialidade do mundo contemporâneo e a busca por verdades, por 

certezas e pelo crescimento enquanto indivíduo e sociedade – mesmo assim e apesar de tudo 

isso – ainda reside no homem um apelo profundo e vital que clama a todo instante pelo encontro 

com o outro. O contato com outras pessoas nos afeta da maneira mais essencial que poderíamos 

ser afetados. Podemos dizer que todo homem quer se sentir em encontro genuíno com outro ser 

humano. 

O cultivo das relações genuínas que se constituem como diálogo propriamente dito carece 

de cuidados. As posturas e as atitudes para com as pessoas, quando utilizadas a favor da 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

aproximação e consideração legítima, são maneiras de cuidar da singularidade e da alteridade. A 

fragilização do contato legítimo faz com que os espaços de encontro inter-humano e, por 

conseguinte, o encontro com a própria subjetividade se tornem empobrecidos. É neste sentido 

que o ambiente psicoterapêutico se apresenta como uma abertura, uma possibilidade para a 

aproximação humana. Encontrar-se no ambiente terapêutico é, acima de tudo, adentrar em um 

espaço de cuidado, tanto para o terapeuta como para seu cliente. Para muito além do estar 

rodeado e envolvido por métodos que tratem das doenças e dos distúrbios da saúde, o sentido de 

terapia encontrado nessa análise adquire a acepção de responsabilidade para com o outro, 

considerando-o em sua totalidade. É a partir desta consideração dos sujeitos em toda a sua 

singularidade que pode se alicerçar uma relação dialógica8,3. 

A consideração da alteridade daquele que busca ajuda e auxílio na psicoterapia deve se 

constituir de forma não forçada e na ausência de restrições. Um dos principais papéis do 

psicoterapeuta deve ser o de criar condições para que o ambiente do diálogo possa prosperar 

satisfatoriamente12. Algo muito importante em relação a este assunto é a questão da permissão. 

Por vezes a chegada de alguém na terapia é resultado de um de comprometimento e fragilização 

de suas relações, de seus vínculos afetivos, de uma debilidade na produção, na expressão ou na 

recepção dos seus afetos. Este comprometimento está intimamente associado à maneira como as 

pessoas lidam com os sentimentos; e não só os sentimentos, mas também a consideração pelo 

outro como um todo é desprivilegiada quando os vínculos afetivos estão comprometidos. Cria-se 

uma deficiência na união constituída entre as pessoas, em que se evidencia uma carência na 

permissão dada ao outro.  

O movimento de permissão implica em outro movimento: o de responsabilização. No 

encontro humano genuíno (aquele que se caracteriza por promover a aceitação e o acolhimento 

total da alteridade), o ato de permitir significa autorizar a existência própria daquele sujeito com 

quem eu estou me encontrando naquele momento.  Desta forma, o psicoterapeuta torna-se 

responsável, junto com o cliente, pela relação que se configura entre eles naquele instante7. O 

domínio do entre é de responsabilidade mútua, é propriedade daqueles que participam do diálogo 

e ambos se tornam responsáveis por ele. Para o terapeuta, ser corresponsável pelo momento do 

encontro traduz-se em uma tarefa dupla: consentir em receber alguém que o procura buscando a 

resolução de seus problemas e ter recursos para que esta mudança se dê efetivamente8. 

 No momento da aceitação o terapeuta se desprende de seus pressupostos e mergulha 

inteiramente no evento da relação. O sentido disto é possibilitar a criação de um ambiente 

favorável ao encontro, já que o momento Eu-Tu não pode ser “provocado”; ele simplesmente 

acontece. Atribuir importância e valorizar o outro são disposições essenciais e necessárias à 

inclusão mútua no espaço do entre. Vale ressaltar que a ação de possibilitar a presença da outra 

subjetividade dentro da relação é reconhecer as virtudes de alguém e nos responsabilizarmos 

pelo diálogo. Já a confirmação se associa à ideia de que todos nós precisamos ser afirmados 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

quando nos relacionamos com o mundo e com as pessoas. Sem a efetivação do vínculo que 

possibilita a constituição da subjetividade, esta se enfraquece havendo uma desvalorização da 

alteridade enquanto existência. Sem a confirmação do outro dentro da relação, o sujeito se perde 

em meio a um desejo de tentar ser aceito, adquirindo uma imagem distorcida, que busca sem 

êxito identificar-se, o que o impossibilita de receber uma “resposta” por ser quem ele é3.  

 

O encontro terapêutico como arte de encontrar-se 

 

É comum, nas duas perspectivas analisadas, compreender que em momento algum as 

atitudes, a aceitação, as respostas ou a disposição ao encontro foram tratadas como técnicas, 

como algo que poderia vir a ser utilizado com o propósito de construção do vínculo terapêutico. É 

verdade que essas atitudes se apresentam como incentivos à aproximação entre as pessoas e 

tornam-se valiosas por possibilitarem a mudança de personalidade do cliente. Entretanto, não 

devem ser tomadas como técnicas ou procedimentos. Se fosse possível classificá-las, poderiam 

fazer parte daquilo que é chamado de “a arte do encontro”.  

Fazer com que a pessoa que procura a terapia participe de “instantes dialógicos” pode 

possibilitá-lo vivenciar de maneira potencializada sua vida fora do ambiente terapêutico. Oferecer 

condições para que o diálogo se realize dentro da terapia é mais do que apostar em um projeto 

com pretensões curativas: é possibilitar o encontro entre duas pessoas, onde ambas participarão 

do fortalecimento de suas individualidades a partir do contato com a alteridade – na Filosofia 

Dialógica entende-se como sendo a “cura por meio do encontro”9. Desta forma, o cliente 

experimentará a possibilidade e a veracidade de uma relação que não trabalha sob o signo da 

desproporcionalidade; pelo contrário, ele irá se deparar com um momento de plena confiança e de 

aproximação; estará seguro de si e certo de que a presença do outro, vivida de maneira 

genuinamente dialógica, o aproximará dele mesmo.            

Estar totalmente com o cliente e comportar-se de maneira plena diante dele – embora em 

certos níveis e em certos contextos possa parecer uma árdua tarefa – é criar condições para que 

ele também se comporte dessa maneira13. E mais que do que isso: ser presente na relação é viver 

uma relação totalmente diferente. O ser do encontro não se restringe a sua corporificação 

enquanto um dos participantes da “conversa”; ele é o próprio diálogo acontecendo, um lugar onde 

não se reconhece início nem fim e que ao mesmo tempo não é unidade; é a própria relação. 

Desta maneira os sofrimentos, as angústias, as dores e todos os seus opostos são mais 

intensamente sentidos e compartilhados no espaço do entre. Sendo assim, estar presente 

associa-se à ideia de legitimidade. Participar legitimamente de algo é integrar-se àquele momento 

do modo mais espontâneo possível. Esta maneira de proceder em relação ao outro contribui para 

o sentido de verdade que se busca na terapia e para que o paciente se aproxime de uma relação 

autêntica, acessando a si mesmo neste espaço8. 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Os desafios presentes na prática cotidiana do psicoterapeuta o impelem a buscar incessante 

e incansavelmente maneiras mais efetivas de relacionar-se com seu paciente, com aquele que se 

apresenta confuso e por vezes distanciado das suas próprias vivências e que busca no espaço 

clínico uma experiência terapêutica que promova uma mudança em sua vida. 

Neste sentido o paciente usa a psicoterapia a seu favor, tendo a expectativa de que de 

alguma maneira ela possa lhe servir, facilitando sua vida, como outros tantos objetos e situações 

das quais nos utilizamos para nos satisfazer. O psicoterapeuta, embora também esteja 

comprometido com alguns objetivos pré-determinados dentro deste ambiente, percorre outro 

caminho que é, ao mesmo tempo paralelo e mais profundo do que aquele percorrido pelo 

paciente. O psicoterapeuta que considera a efetividade do diálogo e da relação genuína cria 

condições para que este encontro verdadeiro possa acontecer entre ele e aquele que procura 

esse cuidado. Viver uma relação dialógica é simultaneamente libertação, descobrimento, 

segurança e cumplicidade. Antes que se tente alcançar qualquer objetivo na terapia, o diálogo 

parece clarificar algo que, por sua simplicidade, foi sendo perdida pelas pessoas: a relação inter-

humana.  

A importância dos conceitos, definições, apreensões ou qualquer outra coisa que tende a 

“retirar” algo do outro e de capturar sua realidade, é volátil. Não pode nos servir por muito tempo 

sem que se esvazie e não represente nada mais do que abstrações distantes, que não 

acompanham a rapidez com que o homem e suas relações mudam. Desta forma, viver e sentir o 

Tu, a alteridade e a relação que construímos com cada pessoa (inclusive com os pacientes) 

significa muito mais do que aplicar ao ambiente clínico uma “conduta” de Eu-Tu. Além do mais, 

como já foi dito anteriormente, a relação não pode ser definida ou reproduzida sem que se perca 

todo seu sentido neste processo.  

A colocação do terapeuta neste ambiente deve estar em um nível mais fundamental do que 

o rol dos objetivos a serem alcançados juntos com o paciente. O sucesso clínico e terapêutico não 

deve se sobrepor à relação que surge entre duas pessoas, especificamente duas pessoas em um 

ambiente de cuidado, responsabilidade e dedicação. Tanto a Filosofia Dialógica quando a 

Abordagem Centrada na Pessoa dedicaram bastante tempo a reflexões sobre os relacionamentos 

e principalmente sobre a relação verdadeira entre as pessoas; não à toa, seus fundadores se 

debruçaram sobre esses assuntos com genuína dedicação, de um modo que aquilo que 

colocavam no papel era também o que viviam em suas vidas: a importância da relação na 

constituição do homem. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

É preciso ter consciência de que a psicoterapia é um espaço restrito e com objetivos 

restritos e específicos. É marcante a busca intensiva para a criação de um ambiente acolhedor, 

verdadeiro e honesto para ambas as partes do processo terapêutico. Mas é importante lembrar 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

que este espaço, apesar de todos os esforços, ainda guarda seus limites, o que não se configura 

como um ponto negativo, já que a psicoterapia não deveria se pretender para além dos seus 

objetivos terapêuticos.  

A relação Eu-Tu não conhece objetivos fora de si mesma, ou seja, não podemos 

simplesmente reduzir o encontro dialógico aos interesses psicoterápicos. Neste sentido a própria 

terapia parece situar-se em um plano inferior ao da relação humana. Reduzir a segunda à primeira 

é subestimar o potencial existencial que a relação possui para a humanidade como um todo. A 

terapia parece, assim compreende nossa análise das leituras, um rico laboratório do encontro 

inter-humano. Estar em processo terapêutico é criar melhores condições para atuar 

dialogicamente no mundo em que se vive. 

No limite determinado pela Filosofia Dialógica, a relação Eu-Tu totalmente mútua não 

poderia se dar entre cliente e terapeuta, uma vez que o cliente estaria sempre num lugar de 

abertura e que o terapeuta não ofereceria o mesmo. O processo de busca pela “cura” – mais 

especificamente a mudança de personalidade – coloca os participantes dessa relação em vínculo 

com o mesmo propósito, embora por caminhos diferentes: o terapeuta se empenha em entender, 

acolher e acompanhar o cliente, que por sua vez tenta se responsabilizar por quem ele é e pelas 

decisões que toma.  

Já para a Abordagem Centrada na Pessoa, a responsabilização neste contexto converte-se 

especialmente para a figura do terapeuta, que deve “promover” ou possibilitar o encontro do 

cliente com ele mesmo, através de atitudes que o permitam se experimentar num lugar de 

congruência e autenticidade3. Todavia, apesar das restrições e das especificidades da 

psicoterapia, o que se mostra mais relevante nessa aproximação com os dois referenciais é que o 

espaço da terapia pode ser um lugar privilegiado de experimentação do inter-humano, ainda que 

suas especificidades o limite.  

Parece-nos, em razão desta análise, que, apesar da divergência de posição inicial 

delimitando que o lugar da relação terapêutica não permite o encontro dialógico, a compreensão 

das noções fundamentais da Filosofia Dialógica se mostra em consonância com os conceitos 

estruturais da Abordagem Centrada na Pessoa, o que nos leva a considerar possível um diálogo 

mais constante entre esses referenciais a fim de compreender melhor suas possíveis 

contribuições, seja no âmbito da terapia ou na vida fora das paredes de um consultório 

psicológico. Mais ainda, levantamos hipótese para futuras pesquisas em que a Terapia Centrada 

no Cliente possa ser considerada um importante contributo para o encontro inter-humano. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 



 

 

 
Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

1. Carl Rogers Dialogues: Diálogo entre Carl Rogers e Martin Buber. Revista da 
Abordagem Gestáltica – XIV(2): 233-243, jul-dez, 2008. 

2. Rogers, CR. (The necessary and sufficient conditions of therapeutic personality change. 
Journal of Consulting Psychology, v. 21, n. 2, p. 95-103, 1957.  

3. Rogers CR. Tornar-se pessoa. 6ª ed. São Paulo: Martins Fontes; 2009. 
4. Laurenti, C. Trabalho conceitual em psicologia: pesquisa ou “perfumaria”? Psicologia em 

Estudo, 17(2), 179-181; 2012. 
5. Laurenti C, Lopes CE. Metodologia da pesquisa conceitual em psicologia. Cap.2. In: 

Laurenti C, Lopes CE, Araujo SF, organizadores. Pesquisa teórica em psicologia: 
aspectos filosóficos e metodológicos. São Paulo: Hogrefe CETEPP; 2016. Cap. 2. 

6. Mauro, MM. Psicologia em Pesquisa. UFJF. 10(1). 103-104. Janeiro-Junho de 2016. 
7. Holanda, AF. Diálogo e Psicoterapia: Correlações entre Carl Rogers e Martin Buber. São 

Paulo: Lemos Editorial; 1998. 
8. Hycner, R; Jacobs, L. Relação e Cura em Gestalt-Terapia. São Paulo: Summus; 1997 
9. Buber, M. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Editora Perspectiva; 1982. 
10. Von Zuben, NA. Martin Buber: Cumplicidade e diálogo. Bauru: EDUSC; 2003.  
11. Buber, M. Eu e Tu. 2ª ed. rev. São Paulo: Editora Moares;1998. 
12. Rogers CR; Kinget, GM. Psychothérapie et relations humaines: théorie et pratique de la 

thérapie non-directive.  3ª ed. Publications universitaires: Louvain; 1966. 
13. Rogers, CR. Um jeito de ser. São Paulo: EPU; 2020. 
14. ROGERS, C. R. The necessary and sufficient conditions of therapeutic personality 

change. Journal of Consulting Psychology, v. 21, n. 2, p. 95-103, 1957. 
15. Rogers, CR. Psicoterapia e consulta psicológica. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes; 

2005. 
16. Rogers CR, Rosemberg, RL. A pessoa como centro. 11ª reimpressão. São Paulo: EPU; 

2005. 
 


