
 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

EXPERIENCIAÇÃO, MEDITAÇÃO E PRÁTICAS QUE PROMOVEM O ESTADO DE 

PRESENÇA: ALGUNS APONTAMENTOS POSSÍVEIS 

Erika Figueiredo da Silva¹, Gisele da Silva Costa², Leticia Carrera Xavier² e Elisabete 
Cristina Monteiro Ribeiro³ 

 
1 Universidade Federal do Pará l Especialista em Atenção ao Paciente Crítico 
2 Universidade da Amazônia l Bacharela em Psicologia 
3 Universidade da Amazônia I Professora e Mestre 

 

RESUMO 

 

A contemporaneidade impõe desafios à vivência do estado de presença. Este estudo propõe 

iniciar uma investigação sobre como a prática da meditação pode auxiliar no processo de 

experienciação na psicoterapia. A partir da compreensão desse processo, busca-se refletir sobre 

como práticas que promovem o estado de presença contribuem para a experienciação e 

fortalecem a relação terapêutica. Para isso, foi realizado um estudo exploratório de natureza 

bibliográfica. Os resultados indicam que tais práticas facilitam o desenvolvimento de habilidades 

essenciais à atuação dos psicoterapeutas.  

Palavras-chave: Experienciação; Meditação; Abordagem Centrada na Pessoa; Psicoterapia. 

 

EXPERIENCING, MEDITATION AND PRACTICES THAT PROMOTE THE STATE 

OF PRESENCE: SOME POSSIBLE NOTES 

 

ABSTRACT 

 

Contemporary times present challenges to experiencing the state of presence. This study 

aims to initiate an investigation into how the practice of meditation can support the process of 

experiencing in psychotherapy. Based on an understanding of this process, the study seeks to 

reflect on how practices that foster the state of presence contribute to experiencing and strengthen 

the therapeutic relationship. To this end, an exploratory study of a bibliographic nature was 

conducted. The findings indicate that such practices facilitate the development of essential skills for 

psychotherapists’ professional practice. 

Keywords: Experiencing; Meditation; Person-Centered Approach; Psychotherapy. 

 

INTRODUÇÃO 

A ideia deste trabalho surgiu a partir de um projeto original das autoras; ele versava sobre 

possíveis convergências entre a filosofia budista e a proposta relacional de Rogers. Durante a 

busca por fontes em periódicos confiáveis de pesquisa acadêmica, foram encontradas poucas 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

publicações que pudessem subsidiar a proposta inicial. Diante da amplitude do tema e da 

necessidade de ajuste para a execução da pesquisa, optou-se por delimitar o objeto a ser 

investigado. Nesse percurso, várias questões surgiram, e dois temas obtiveram destaque: 

experienciação e práticas que promovem o estado de presença. 

O conceito de experienciação foi preconizado por Eugene Gendlin, um importante 

colaborador e influenciador da Abordagem Centrada na Pessoa, e refere-se à sensação sentida 

no organismo de forma pré-conceitual, sendo uma variável importante no processo de mudança. 

Tal mudança ocorre antes de o indivíduo compreender conceitualmente o significado dos 

sentimentos aos quais se refere e que está corporalmente vivenciando no momento presente. 

Com facilitação, a experienciação vai sendo presentificada; é colocada a atenção no que se sente 

e torna-se disponível para a consciência em seu campo fenomenal(1). 

Para compreender o conceito de presença, recorremos ao Dicionário de Psicologia e, de 

acordo com ele, presença é: “(ital. Presenza; ingl. Presence; alem. Anwesenheit; fr. Présence). 

Automanifestação de tudo o que está aí pelo simples fato de estar ali. A presença está 'já ali', 

oferecida à nossa experiência antes de qualquer juízo e de qualquer reflexão comum ou científica 

[...]” (2). 

Considerando que, para a Abordagem Centrada na Pessoa, a experienciação ou o 

“experienciando” assume condição de destaque na psicoterapia, principalmente a partir da fase 

experiencial do pensamento rogeriano, este estudo propõe construir uma argumentação sobre 

uma possível correlação entre o fenômeno de experienciação e as habilidades que resultam das 

práticas meditativas, incluindo o estado de presença. Diante disso, a presente pesquisa busca 

responder à seguinte questão: de que maneira as práticas meditativas que promovem o estado de 

presença podem facilitar a experienciação e, consequentemente, potencializar os processos de 

mudança na psicoterapia centrada na pessoa? 

O percurso metodológico realizado constituiu-se de uma pesquisa bibliográfica de cunho 

exploratório, que se caracteriza por utilizar fontes de trabalhos já elaborados, em sua maioria 

livros e artigos científicos. Foram selecionados artigos em fontes de dados confiáveis, como o 

portal de periódicos CAPES/MEC. Durante a leitura previamente dos materiais selecionados, 

realizou-se uma análise crítica e foram excluidos aqueles que não integravam a configuração da 

pesquisa. Após estruturar a base referencial do estudo, incluíram-se materiais complementares, 

como capítulos de livros e artigos relacionados ao tema. 

Neste estudo, objetivou-se descrever o processo de experienciação, identificar as práticas 

que promovem o estado de presença, verificar possíveis correlações entre ambas e compreender 

como as práticas que promovem o estado de presença facilitam a significação e a ressignificação 

das experiências. Para abordar esse tema, serão apresentadas três temáticas: a primeira 

contextualiza aspectos importantes da Abordagem Centrada na Pessoa; em seguida, abordamos 

o conceito de experienciação; posteriormente, relatamos brevemente sobre o Budismo e 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

apontamos a prática meditativa como auxílio na promoção da experienciação em psicoterapia; e, 

por fim, apresentamos alguns apontamentos possíveis na sessão de resultados e discussões. 

 

ABORDAGEM CENTRADA NA PESSOA 

No início de seu percurso, Carl Rogers, principal desenvolvedor da abordagem, dedicou-se 

à clínica psicológica e compreendeu que a psicoterapia não poderia servir para ajustar a pessoa a 

uma categoria pré-determinada do que seja adequado. Diante disso, criou uma abordagem na 

qual o terapeuta deverá dispor-se a compreender os significados do cliente a partir de seu mundo 

fenomenológico, acreditou na potência do cliente para escolher os ajustes necessários que possa 

precisar fazer. A construção da teoria da Abordagem Centrada na Pessoa (ACP) deu-se a partir 

da experiência e da pesquisa contínua, com destaque para o “como” do processo do cliente (3). 

Seu postulado básico afirma que o homem possui em si, de maneira natural, as ferramentas 

necessárias para sua manutenção e melhora organismica do seu eu. Isto é, quando há um clima 

facilitador, a pessoa melhora seu organismo, cresce, amadurece e se integra. Essa compreensão 

está relacionada à tendência atualizante, que mantém o indivíduo e potencializa seu crescimento 

(3). 

 

AS ATITUDES FACILITADORAS 

Rogers destaca que a terapia será mais significativa para a pessoa quando ela perceber por 

parte de seu terapeuta a presença de três Atitudes Facilitadoras: congruência, consideração 

positiva incondicional e compreensão empática (3-4). 

A partir da congruência ou autenticidade, o terapeuta vive seus próprios sentimentos sendo 

ele mesmo, em nível visceral. Seu experienciar está à disposição para ser compartilhado no 

momento adequado, quando buscar servir ao amadurecimento do cliente. Além disso, procura 

estabelecer uma relação de igualdade “pessoa-a-pessoa”, sem esquecer que, ao compartilhar 

seus sentimentos, o terapeuta facilitador não julga o cliente nem expõe um fato, mas sim um 

sentimento a serviço da relação terapêutica (3-4). 

A segunda atitude é a consideração positiva incondicional, na qual o terapeuta compromete-

se a aceitar as experiências e aspectos vivenciados pelo cliente. Desde 1942, essa atitude é 

fundamental para a Terapia Centrada no Cliente. A facilitação do terapeuta, a partir dessa postura, 

cria um clima crescente de abertura à experiência que possibilita autocompreensão e modificação 

do autoconceito do cliente (4). 

A terceira atitude é a compreensão empática, que propõe ao terapeuta uma imersão no 

mundo fenomenológico do cliente, ou seja, nos seus significados. O cliente entende sua 

experiência de maneira positiva no momento em que se percebe compreendido, pois o terapeuta 

conseguiu entendê-la também. Quando o cliente não se sente ameaçado, passa a reconhecer 

seus sentimentos (3). 

 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

AS FASES DA ABORDAGEM CENTRADA NA PESSOA 

A abordagem que começou no contexto do setting terapêutico se aperfeiçoou ao longo dos 

anos. Em 1940, Carl R. Rogers desenvolveu a psicoterapia não diretiva, e após sua morte, 

pensadores pós-rogerianos colaboraram para dar continuidade a esse trabalho. O pensamento de 

Rogers passou por várias fases, nas quais ele elaborou e acrescentou conceitos à sua obra. 

Dentre esses, destaca-se o conceito de tendência atualizante, que se manifesta nas diferentes 

fases de formulação de seu trabalho e que passa a ser fundamental para seu desenvolvimento, 

iniciado em 1939, no livro O Tratamento Clínico da Criança Problema (5). 

As fases da Abordagem Centrada na Pessoa podem ser comparadas a uma obra de 

construção civil, como uma casa a ser construída. Apesar de alicerçada, ela nunca termina seu 

processo de modificação. Os móveis mudam de lugar, objetos de decoração são acrescentados, o 

que envelhece é trocado, e as necessidades das pessoas que ali vivem se refletem nos objetos 

acumulados ou descartados. Ainda assim, ela continua a ser a mesma casa de sempre, que pode 

servir de inspiração para a criação de novas casas (5). 

Para descrever as fases da Abordagem Centrada na Pessoa, utilizam-se as seguintes 

nomenclaturas: Fase não-diretiva (1940-1950), Fase reflexiva (1950-1957), Fase experiencial 

(1957-1970), Fase coletiva ou inter-humana (1970-1987) e a Fase pós-rogeriana ou neorrogeriana 

(5). 

A primeira fase foi marcada pela não-diretividade, na qual Rogers passou a desconstruir a 

ideia do terapeuta como especialista e começou a valorizar a autonomia do cliente. Na fase 

reflexiva, o terapeuta tornou-se mais ativo, centrando-se no cliente e utilizando o reflexo de 

sentimento, como um espelho que reflete os sentimentos contidos no discurso do cliente. Além 

disso, empregava as três atitudes facilitadoras, que visam criar um clima sem ameaças. Sua teoria 

passou a ser cada vez mais voltada ao cliente (5). 

A fase experiencial é descrita de forma revolucionária para a época, esta fase da ACP, 

ocorreu quando se estudava pacientes esquizofrênicos e pacientes considerados saudáveis. 

Houve o reconhecimento de que o terapeuta não é uma figura neutra na terapia, promovendo um 

encontro relacional de pessoa para pessoa. Neste momento a autenticidade passa a ter papel 

importante, o terapeuta pode expressar o que experiencia na relação para o cliente, isto possibilita 

manejo com clientes em diferentes estágios de experienciação (6). 

Ao retomarmos a comparação das fases do pensamento de Rogers com a construção de 

uma casa, percebemos que ela se aperfeiçoou. No início aparentava-se com ele e posteriormente 

foi permitido que outras pessoas modificassem aquele ambiente, como a influência de Gendlin e 

outros autores pós-rogerianos na abordagem. Imagina-se que as fases da teoria rogeriana foram 

de acréscimo de ideias. Mais do que abandonar algum conceito, foi como uma construção que 

continuou sendo ornamentada. 

A fase coletiva ou inter-humana, “é uma fase de transcendência de valores e de ideias, em 

que Rogers trabalha com conceitos que coexistem em outras áreas da ciência, tais como a física, 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

a química ou a biologia, expressando sua preocupação com o futuro do homem e do mundo” (5) 

Aqui, Rogers se volta para a ampliação da aplicabilidade da abordagem e considera que esta está 

sendo aplicada em vários campos, e a chama de Abordagem Centrada na Pessoa (5). 

Na quinta fase, pós-rogeriana ou neorrogeriana, vemos cada autor focar em características 

das diferentes fases já expostas (5), como na comparação por nós usada como exemplo, pegam 

elementos da construção e ornamentação da casa deixada por Rogers, se inspiram, e 

reproduzem na sua atuação, desenvolvimento, e aperfeiçoamento das próprias construções. 

 

O CONCEITO DE EXPERIENCIAÇÃO NA ABORDAGEM CENTRADA NA PESSOA 

Este conceito foi parte da contribuição de Eugene Gendlin, representou a terceira fase da 

abordagem, após ele houve a quarta e a quinta fase, e a ACP continua se desenvolvendo até a 

atualidade. A compreensão de experienciação é de um corpo ativo, uma experiência singular em 

que esse corpo interage com o ambiente de forma indissociável nas suas reações fisiológicas, 

sentimentais, crenças e cognições. Descobre-se a interação do corpo com o ambiente por meio 

do autoconhecimento. Cognição e emoção são compreendidas pela pessoa como uma vivência 

corporal única. O senso sentido leva a pessoa a experienciação e ao momento de mudança. Ele 

remete a alguma coisa que sempre esteve ali, mas que a atenção não havia sido focada a ela, 

onde se passa por essa alguma coisa várias vezes e não a enxerga (7-8). 

Para a compreensão do conceito de senso sentido, façamos a analogia a uma pessoa 

procurando um objeto em uma estante e não encontra, pergunta para a sua mãe que responde 

que está “bem ali, na sua cara”, mas a pessoa não localiza, passa o olhar por vezes, sabe de 

alguma forma que o objeto está presente, mas não identifica, não reconhece, e a mãe o encontra 

facilmente. E quando finalmente essa mãe aponta o objeto, a pessoa se surpreende. Porém, 

diferente da analogia, não temos uma mãe que encontra o senso sentido, mas podemos ter 

alguém como um terapeuta, que facilite esse encontrar.  

O senso sentido é entendido como algo próximo aos sentimentos, porém ainda não está 

simbolizado como um sentimento, ele é algo antes de qualquer simbolização. A pessoa vive os 

sentimentos repetidas vezes até enxergar o senso sentido e aí então experienciar. O senso 

sentido é difuso e menos intenso que o sentimento. “Uma vez que elas o têm, as pessoas dizem 

que o senso difuso estava lá o tempo todo, mas não tinha sido percebido. Antes, de qualquer 

forma, nunca esteve lá. Sua primeira aparição é um evento impressionante” (8).  

O senso é o cliente do cliente com o qual o psicoterapeuta pode trabalhar nas sessões. O 

cliente que fala e está ali fisicamente é o nosso cliente, ele fala o que sente, ele paga as sessões, 

se dirige ao consultório. Mas quando o terapeuta responde ao cliente falante, ele na verdade quer 

que o cliente do cliente ouça, que ele possa checar com o seu senso sentido aquela resposta. É 

como se, atendendo a uma pessoa, o terapeuta tivesse dois clientes, o falante e o senso sentido, 

o tal cliente do cliente. Segundo Gendlin, “É claro que não se trata de uma pessoa dentro de uma 

pessoa, mas de certo tipo de processo de resposta ao próprio “eu”.” (8).  



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Eugene Gendlin foi parceiro de Carl Rogers nos estudos sobre a psicoterapia, e criou a 

chamada Abordagem Experiencial, com estreitas aproximações entre ela e a terapia de Rogers, 

principalmente por entender a pessoa pelos seus significados subjetivos, na intenção de facilitar 

estes significados para o cliente. Com a contribuição de Gendlin, Rogers passou a perceber o 

processo terapêutico como um continuum revelado, a partir dos 7 estágios do funcionamento 

psicológico. Sua maior contribuição para a teoria de Rogers é o conceito de experienciação. Ele 

dividiu o nível de experienciar das pessoas em dois grupos: os de Baixo Nível de Experienciação 

(estando no 1º, 2º e 3º estágios) e os de Alto Nível de Experienciação (a partir do 4º estágio) (9). 

Podemos pensar a experienciação, uma vivência necessária do ser, ela não poderia ser 

contida, e se for, causa um impacto prejudicial na pessoa. A pessoa com alto nível de 

experienciação tem um fluxo natural e instantâneo, já nas de baixo nível experiencial, este fluxo 

interrompido pode incomodar, atrapalhar, impactar, paralisar e prejudicar. A capacidade de 

integrar a experiência a sua subjetividade e o que faz com que o cliente esteja ou não com o seu 

fluxo agindo naturalmente (9). 

Gendlin, percebeu que as pessoas de baixo nível experiencial contavam as suas 

experiências como objeto, de forma mais racional, sem de fato se darem conta do que estavam 

sentindo, entrando em um processo psicoterápico de repetição. Neste processo, repetia-se a 

história narrada, explicando-a no passado, sem se dar conta do agora, e dos sentimentos vividos 

no momento presente (9). 

O processo de facilitação não apenas retorna ao cliente o que ele diz. A consideração 

empática do terapeuta deverá desvendar mais do que palavras, também expressões e 

corporeidade implícitos nos gestos, entonações e jeito do seu cliente. Os clientes muitas vezes 

não percebem como chegaram a superar determinadas dificuldades, sem nem mencionar 

algumas destas em terapia. E o que diferencia o terapeuta do cliente no processo é a retaguarda 

conceitual e indispensável. Na terapia, um deles busca ajuda, e o outro é um facilitador (9). 

A experienciação é uma variável no processo da terapia. Os resultados da terapia são 

bastante estudados, mas pouco se fala sobre esse processo e suas variáveis. Entende-se que 

este processo é inteiramente subjetivo, do campo dos sentimentos e do aqui e agora. Mais do que 

o raciocinar sobre um assunto, contexto ou trauma do cliente, é um sentir que talvez possa ou não 

ser verbalizado, porém se entende quando é vivido em terapia pelos participantes dessa relação 

(1). 

No início, os significados experienciados são confusos. Com a atenção voltada para as 

informações que o organismo oferece de dentro para fora, os significados vão sendo 

reconhecidos, e causam abertura a novos conteúdos e alteração da perspectiva da experiencia. 

Ao Avançar no nível experiencial, muda-se corporalmente: uma mudança de nível cognitivo, 

afetivo e comportamental que leva a pessoa para um estado de clareza mental, autoconhecimento 

de seu funcionamento e bem-estar (1,7).  

 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

A FILOSOFIA DO BUDISMO E A MEDITAÇÃO 

Optamos por trazer inicialmente um breve relato sobre o Budismo, salientando que ele 

representa parte integrante dos resultados deste estudo, e as práticas que dele resultam. 

Segundo Piccin apud, Lopes 200510, no Budismo, o Buda é considerado um modelo a se 

seguir de virtudes, dedicado a não-violência, e veículo de reforma social. É ateísta, tem ênfase na 

análise racional possui e elementos que são harmonizáveis com a ciência moderna. Faz-se 

importante ressaltar que o Budismo, e a Filosofia que dele surgiu, tem variadas vertentes 

espalhadas, que são as escolas budistas e suas ramificações em culturas diversas. Nele, há 

objetivos para se chegar, é necessária a ação, o experienciar do que é aprendido e a 

aplicabilidade, não é bastante a sua compreensão intelectual (10-11). 

Verificam-se discussões se a filosofia budista realmente seria uma filosofia aos moldes 

filosóficos do ocidente. Muitos acreditam que ela atende a esses moldes. Já os que criticam esse 

pensamento, se devem aos aspectos religiosos. O dogmatismo, que são os conceitos 

incontestáveis em uma religião, e a soteriologia, que é o acreditar na salvação do homem. Sua 

metodologia é composta de estudo, reflexão crítica e meditação (cultivo contemplativo). Para se 

tornar um filósofo budista, faz-se necessário ser um estudioso da área, compreender de forma 

plena a filosofia, e não menos importante, viver as qualidades desta (11). 

Como apontamos, além do estudo e da reflexão crítica, a metodologia budista é composta 

de meditação, que é nomeada de diferentes formas. A Yoga é meditação e teve seu sistema 

organizado por Patanjali no século III. As posturas que conhecemos e usamos a terminologia 

Yoga para nos referirmos, fazem parte do Hatha-Yoga e foram criadas nos séculos VII e XVII d. C, 

com finalidade terapêutica. O que acontece é que comumente fala-se de Yoga como as posturas 

corporais, mas ela, em sua origem, é uma forma de meditar. A mindfulness é uma meditação 

documentada como tendo a sua origem no Budismo, e o Budismo tem a sua origem na Índia, de 

onde nasceu o sistema Yogue. Entende-se que ela é uma técnica que tem origem na meditação 

Yogue. Algumas pessoas já falaram da mindfulness no ocidente, mas seu divulgador de sucesso 

foi Jon Kabat-Zinn (12). 

 

MÉTODO 

TIPO DE ESTUDO 

Este estudo apresenta base teórica e metodológica fundamentada na pesquisa bibliográfica. 

Visa ampliar o conhecimento sobre o tema proposto indicado acima. A pesquisa foi planejada, o 

material triado, a partir de estratégia de leitura (13). Considera-se pesquisa bibliográfica a 

pesquisa que, em sua maioria, vem de estudos exploratórios, e apesar de a maioria dos trabalhos 

haver pesquisa bibliográfica, classifica-se bibliográfica aquela que se utiliza somente de fontes de 

trabalhos já elaborados, sendo esses em sua maioria livros e artigos científicos. Com as etapas a 

seguir: “a) escolha do tema; b) levantamento bibliográfico preliminar; c) formulação do problema; 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

d) elaboração do plano provisório de assunto; e) busca das fontes; f) leitura do material; g) 

fichamento; h) organização lógica do assunto; e i) redação do texto.”(14). 

BUSCA DAS FONTES 

Para a etapa de busca das fontes, utilizamos o Portal de Periódicos CAPES/MEC. Em 

meados do mês de março de 2021, a partir do seguinte caminho: entrar no site, no endereço 

www-periodicos-capes-gov-br.ezl.periodicos.capes.gov.br/index.php?- Na aba busca por assunto 

empregou-se os termos em língua inglesa person and centered and approach and Rogers and 

buddhism (para o português: abordagem e centrada e pessoa e Rogers e budismo), foram 

encontrados 269 resultados- afunilando mais a pesquisa, admitiu-se somente periódicos revisados 

por pares, e foram encontrados 253 resultados- para refinar a busca por tópicos incluímos: 

empathy, meditation, therapy, mind fulness, clinical psychology, spirituality, buddhism, 

psychotherapy, religion, psychology e excluimos: consciousness, culture, business, social weltare 

e social work, amthropology, counseling, medicine, education, humans. Que acreditamos ser ou 

não necessários a esse projeto - tivemos 73 resultados, 72 artigos e 1 resenha - Após uma análise 

dos resumos dos resultados, foram selecionados 17 artigos, todos em língua estrangeira, que têm 

em seus resumos palavras e frases relacionadas a este estudo. 

 

RESULTADOS 

Observamos autores que apontaram a meditação e a atenção plena como variáveis 

importantes na formação de psicoterapeutas. Segundo a bibliografia estudada, o estado que 

advém da prática de meditação contribui para a construção do profissional terapeuta. Os estudos 

fazem alguns apontamentos que criam conexão entre a ACP e a atenção plena. As qualidades 

adquiridas na atenção plena podem ajudar no treinamento e aprimoramento de terapeutas, pois 

se aproximam do modo de ser da abordagem centrada na pessoa. Salienta-se a interrelação entre 

a psicologia ocidental humanista, especificamente a ACP e o budismo oriental. Uma série de 

comportamentos derivados da atenção plena, é compatível com as condições para a mudança 

terapêutica da abordagem centrada na pessoa (7, 15-16). 

Relaciona-se as atitudes facilitadoras de Rogers, e os ganhos que se obtém da prática de 

atenção plena, como por exemplo o quanto a congruência de Rogers é compatível com o deixar ir 

e a mente de principiante do mindfulness. Conclui-se que a atenção plena é diferente da ACP, 

porém se complementam. Propõe-se que a prática meditativa auxilia no processo de torna-se 

terapeuta (15). 

Outro estudo aborda o budismo, psicoterapia e meditação como temas. Ele discorre sobre a 

psicoterapia e destaca a acepista. O autor defende a empatia como variável na mudança da 

personalidade em psicoterapia e vê em seus resultados a relação da meditação budista com o 

aumento do grau de empatia. Sendo assim, a prática meditativa funcionaria como uma variável a 

se considerar na formação de psicólogos clínicos. Notou-se que a meditação ajuda a uma 

consciência aberta e sem julgamentos, contribuindo para uma compreensão empática da 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

experiência do cliente. Também se descobriu que a atenção plena do terapeuta é um dos fatores 

de sucesso da psicoterapia (16). 

Entre os estudos encontrados, destaca-se em especial uma pesquisa que disserta a 

respeito da construção de um Teste de Habilidade Experiencial (THE), que mede o nível 

experiencial proposto por Eugene Gendlin, em contribuição com a Abordagem Centrada na 

Pessoa. Para o estudo, escolheu-se entre os participantes da pesquisa psicoterapeutas e 

praticantes de meditação, pois esperava-se que estes atingissem escores mais elevados de 

experienciação, o que foi confirmado (7). 

Somente nessa população foram constatadas pessoas com nível experiencial 5, 6 e 7. 

“Fizeram parte da pesquisa 118 pessoas residentes em Minas Gerais, entre 7 e 87 anos, com 

escolaridade em nível fundamental (32,90%), médio (19,00%) e superior (48,10%). Desses, 

55,10% são do sexo feminino e 11,90% praticantes de meditação ou psicoterapeutas.”. Sendo 

assim, podemos perceber a influência da meditação na elevação do nível de experiencial, 

colocando meditadores e psicoterapeutas em níveis proporcionais de experiênciação (7). 

 

DISCUSSÃO 

O estudo em questão demonstrou-se tema pouco debatido entre os estudiosos brasileiros, 

justificado por não ter sido encontrado na plataforma utilizada, que é de grande repercussão entre 

os acadêmicos no país, nenhum estudo escrito em português, e foi necessário recorrer a estudos 

em língua estrangeira, inglês.  

No decorrer do estudo, percebe-se que conceitos da ACP demonstram equivalência com a 

filosofia budista, e as habilidades que advêm das práticas meditativas têm ligação com 

comportamentos apresentados por pessoas de altos níveis de grau de experienciação, pois, 

“compartilhar dos sofrimentos do outro, no sentido budista, significa tanto compreender os 

sofrimentos das pessoas como o comprometimento de ajudá-las a superá-los” (17). 

Refletindo a frase acima, percebemos a comunicação com o conceito de compreensão 

empática na ACP, que em breves palavras é compreender e comunicar ao cliente o seu estar no 

mundo da forma como este o vê, facilitando a sua autocompreensão. Entendemos que Rogers, 

criador da ACP, em suas experiências profissionais e pessoais, identificou a íntima relação com 

os outros e com tudo que compõe a nossa experiência, e na confiança nos recursos internos que 

a pessoa tem para lidar e se potencializar. De forma semelhante, a filosofia budista tem ampla 

noção de envolvimento entre os seres, e, apesar de a mente nos identificar com um ego 

individual, a verdadeira natureza não se retrata como individual para os praticantes desta filosofia 

(17). 

O conceito de atenção plena, pode ser percebido como a observação da sua experiência e 

da experiência de outros, com curiosidade, sem críticas, abertura aos acontecimentos e aceitação 

deles na atualidade, se comprometendo com as experiências do presente. Observa-se a ligação 

das qualidades obtidas na meditação, com a Abordagem Centrada na Pessoa e relacionam-se 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

essas qualidades com as três atitudes facilitadoras da abordagem. A relação entre a meditação e 

as três atitudes da ACP é justificada pela importância delas, pois essas atitudes são variáveis 

necessárias para o processo de terapia bem-sucedido, já publicado em diversos estudos sobre o 

funcionamento da psicoterapia (15). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Embora de maneira inicial, considerando os estudos abordados nesta pesquisa, a hipótese 

do trabalho de que as práticas meditativas auxiliam o processo de experienciação na relação 

terapêutica mostrou-se compatível, pois percebemos que as qualidades obtidas na meditação 

demonstram relacionar-se com as três atitudes da ACP, que facilitam o aumento do grau 

experiencial. A prática meditativa pode contribuir para a construção do profissional psicoterapeuta, 

e a destreza adquirida na meditação pode ser compatível com as três atitudes que ele busca 

demonstrar no setting terapêutico.  

O profissional que medita deve ser capaz de alcançar um nível de presença significativo. 

Terapeutas que meditam têm a probabilidade de apresentar facilidade em demonstrar atitude de 

compreensão empática, e oferecer abertura e presença, evitando o julgamento. Também se 

observou que psicoterapeutas e meditadores alcançaram melhor desempenho no Teste de 

Habilidade Experiencial, chegando ao nível experiencial 5, 6 e 7.  

Sendo assim, reconhecemos as aproximações entre o conceito de experienciação e as 

habilidades adquiridas na Prática Meditativa. Identificamos possíveis benefícios da meditação em 

seus praticantes e elevação do nível experiencial destes. Reconhecemos o meditar como uma 

possível prática que leve à integração da pessoa. 

Para pesquisas futuras, despertou-se o interesse por entender as dificuldades que a 

atualidade impõe em contactar com o fluxo experiencial. Já que se vive em um mundo de liquidez, 

cansaço e afazeres cotidianos numerosos. Pouco se encontra tempo para voltar-se a si e ao 

sentir, cultivando cada vez menos o estado de presença. 

 

REFERÊNCIAS 

 
1. Gendlin ET. Experiencing: A variable in the process of therapeutic change [Internet]. 

Focusing.org. 2025 [cited 2021 Mar 8]. Available from: 
https://focusing.org/gendlin/docs/gol_2082.html 

2. Galimbert U. São Paulo: Edições Loyola. 2010. Dicionário de psicologia. 
3. Rogers C, Wood J. Teoria centrada no cliente: Carl Rogers. In: IMAGO, editor. Teorias 

operacionais da personalidade. 1st ed. Brasil: IMAGO; 1974. p. 192-233. 
4. Tambara N, Freire E. Terapia centrada no cliente: teoria e prática: um caminho sem volta. 

Porto Alegre: Delphos; 1999. 
5. Moreira V. Revisitando as fases da abordagem centrada na pessoa. Estudos de Psicologia 

(Campinas) [Internet]. 2022 [cited 2021 Mar 15];27(4). Available from: https://periodicos.puc-
campinas.edu.br/estpsi/article/view/7177 

6. Hart JT. The development of client-centered therapy. In: New directions in client-centered 
therapy. 1970. p. 3-22. 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

7. Silveira MB, Gomes CMA, Golino H, Dias F. Construção do Teste de Habilidade Experiencial 
(THE): Evidências Iniciais de Validade e Confiabilidade [Internet]. Revista E-Psi. 2012 [cited 
2021 Mar 15]. Available from: https://revistaepsi.com/artigo/2012-ano2-volume1-artigo4/ 

8. Gendlin ET. The client’s client: the edge of awareness. In: Client-centered therapy and the 
person-centered approach: new directions in theory, research and practice. 1984. p. 76-107. 

9. Messias JCC, Cury VE. Psicoterapia centrada na pessoa e o impacto do conceito de 
experienciação. Psicologia: Reflexão e crítica. 2006;19(3):355-61. 

10. Piccin E. Budismo Geluk e filosofia da religião: um estudo. Pág Filos. 2020;9(1):47-64. 
11. Gouveia APM. O filosofar budista: Breves reflexões sobre o fazer filosófico e as suas 

motivações. Kriterion: Revista de Filosofia. 2016;57:189-205. 
12. Wullstein IAC. A meditação/mindfulness do oriente para o ocidente. São Paulo. Monografia 

[Bacharelado em Psicologia]- Centro Universitário UNIFAAT; 2019. 
13. Soares AG, Zambello AV, Tauil CE, Donzelli CA, Fontana F, MazucatoTPS et al. Metodologia 

da pesquisa e do trabalho científico. 1. Ed. Penápolis: FUNEPE; 2018. 
14. Gil AC. Como elaborar projetos de pesquisa. 4th ed. São Paulo: Atlas; 2002. 
15. Jooste J, Kruger A, Steyn BJ, Edwards DJ. Mindfulness: A foothold for Rogers's humanistic 

person-centred approach. Journal of Psychology in Africa. 2015;25(6):554-9. 
16. Andersen DT. Empathy, psychotherapy integration, and meditation: A Buddhist contribution to 

the common factors movement. Journal of Humanistic Psychology. 2005;45(4):483-502. 
17. Tassinari MA, Durange WT. Experiência empática: da neurociência à espiritualidade. Revista 

da Abordagem Gestáltica: Phenomenological Studies. 2014;20(1):53-60. 

 
 


