
 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

UMA FILOSOFIA EXPERIMENTAL PARA UMA PSICOLOGIA EXPERIMENTAL  
 

Wellynton Bairros Nardes 
Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal do Paraná 

E-mail: wellyntonpsi@hotmail.com 
 
RESUMO 
 
Neste ensaio, apresentamos a condução da atividade científica e seus possíveis obstáculos à sua 
evolução, como o dogmatismo acrítico, o empirismo e o racionalismo estritos. Diante desses 
estorvos, nosso objetivo foi demonstrar que a filosofia experimental serve como um fundamento 
útil à psicologia experimental. Para isso, adotamos uma abordagem analítica e comparativa, 
explorando, primeiramente, a filosofia experimental de Diderot e, em seguida, algumas 
considerações de Rogers sobre a atividade científica. Identificamos que a incorporação de uma 
base filosófica experimental pode contribuir na superação dos estorvos da prática científica, 
oferecendo uma análise mais ampla e sistemática, ajudando a articular de forma mais clara as 
implicações epistemológicas e metodológicas. 
 
Palavras-chave: Filosofia; Diderot; Psicologia; Rogers; ACP. 
 

AN EXPERIMENTAL PHILOSOPHY FOR AN EXPERIMENTAL PSYCHOLOGY 
 
ABSTRACT 

 
In this essay, we present the conduct of scientific activity and its possible obstacles to its 
development, such as uncritical dogmatism, strict empiricism, and strict rationalism. In the face of 
these impediments, our goal was to demonstrate that experimental philosophy serves as a useful 
foundation for experimental psychology. To do so, we adopted an analytical and comparative 
approach, first exploring Diderot’s experimental philosophy and then some of Rogers’ 
considerations on scientific activity. We identified that incorporating an experimental philosophical 
basis can contribute to overcoming obstacles in scientific practice by offering a broader and more 
systematic analysis, helping to articulate epistemological and methodological implications more 
clearly. 
 
Keywords: Philosophy; Diderot; Psychology; Rogers; ACP. 
 

INTRODUÇÃO 

 

Até o século XVIII, devido à falta de noções quantitativas e de um projeto independente da 

metafísica, a Psicologia foi considerada como pertencente a um período “pré-científico” ou 

“filosófico” (1). Projetos de psicologias que adotavam o modelo empírico, utilizando instrumentos e 

métodos de outras áreas das ciências “bem-sucedidas”, ganhavam cada vez mais notoriedade. 

Cresciam os projetos próximos às ciências da natureza e distantes das investigações filosóficas. 

O próprio Wilhelm Wundt, um dos nomes proeminentes da Psicologia Científica, exercia profundas 

reflexões conceituais dialogando com a Filosofia. Todavia, isso foi algo que se perdeu a partir do 

século XX: na formação em Psicologia, o contato com a Filosofia é, quando acontece, caricatural, 

e “(...) o psicólogo contemporâneo perde de vista as dificuldades e os problemas teórico-

conceituais envolvidos tanto na pesquisa quanto na prática profissional” (2). 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Além do distanciamento da filosofia, observa-se que o campo da psicologia se constituiu, 

com o passar do tempo, por uma pluralidade de perspectivas, algumas extremamente conflitantes, 

como é o caso da análise do comportamento e da psicanálise; outras, embora conflitantes, 

guardam certo grau de aproximação, como é a relação entre a análise do comportamento e a 

terapia cognitiva-comportamental. A ascensão de diferentes projetos de psicologias é evidente 

desde os primórdios da psicologia científica. Uma perspectiva emerge, por vezes, sem excluir a 

outra, integrando-se à pluralidade do campo. Historicamente, o que ocorre é uma alteração de 

modelo, ora um está na moda, ora outro. Nota-se também que, mesmo que psicologias mais 

antigas, como a Psicologia Estruturalista de Wundt, tenham sido abandonadas, suas ideias ainda 

influenciam o pensamento psicológico contemporâneo (3). 

Considerando a diversidade que caracteriza o campo da psicologia – no qual distintas 

escolas adotam métodos, instrumentos e técnicas próprios –, emerge uma indagação sobre como 

os psicólogos têm conduzido suas atividades científicas. Convém lembrar que a cultura científica 

traz consigo a “idade de seus preconceitos”, expressão que indica como hábitos intelectuais, 

embora em outros tempos tenham favorecido o avanço do conhecimento, podem hoje funcionar 

como entraves à investigação rigorosa. Esses entraves, longe de serem meros equívocos 

pontuais, configuram o que Bachelard denominou obstáculos epistemológicos: impedimentos que 

bloqueiam o progresso do conhecimento, consistindo em estruturas mentais, hábitos intelectuais 

ou concepções prévias que dificultam o surgimento de novos conceitos ou teorias (4).  

Na psicologia, tais obstáculos se manifestam quando as escolas de pensamento 

permanecem fechadas em seus paradigmas, resistindo a críticas e evidências contrárias. Assim, a 

indagação sobre a condução científica no campo não se restringe a técnicas ou instrumentos, mas 

envolve a necessidade de identificar e superar esses estorvos epistemológicos que impedem ou 

restringem o desenvolvimento e a renovação do conhecimento científico. 

Este ensaio propõe-se a desencobrir um obstáculo epistemológico que, embora presente na 

prática científica em psicologia, permanece velado pelos hábitos institucionais e pela ausência de 

reflexão crítica. Fundamentado na epistemologia de Bachelard, o percurso aqui delineado tem 

como finalidade tornar visível aquilo que se oculta sob a aparência de normalidade: o modo como 

o dogmatismo, a carência de reflexão crítica e a adesão exclusiva ao empirismo ou ao 

racionalismo operam como estorvos à atividade científica. Para tanto, será inicialmente 

apresentada a estrutura da “ciência normal”. Em seguida, serão discutidos projetos de filosofia 

experimental – como os de Denis Diderot e de psicólogos como Carl Rogers – que podem 

oferecer caminhos para a superação desses entraves. 

 

A LÓGICA DA ATIVIDADE CIENTÍFICA 

 

Thomas Kuhn, em sua análise sobre a prática científica, identificou um padrão pelo qual as 

atividades científicas são frequentemente conduzidas, o qual ele denominou como “ciência 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

normal”. O caminho da “ciência normal” se desenvolve ancorada às realizações que foram 

suficientemente capazes de atrair um grupo duradouro partidário e cujas conquistas foram tão 

abrangentes que deixam ao novo conjunto de praticantes da ciência uma ampla gama de desafios 

para serem enfrentados. As realizações reconhecidas tornam-se fundamentos para a prática da 

comunidade científica (5).  

Essas características da “ciência normal” estão estreitamente ligadas ao conceito de 

“paradigma”. Como nenhum “paradigma” é totalmente bem-sucedido, mas uma promessa de 

sucesso, a “ciência normal” poderá trabalhar atualizando esta promessa, ampliando a correlação 

entre as predições do “paradigma” e os fatos. Firmemente baseada nas realizações científicas 

passadas, a comunidade empreende seu trabalho para defender seus pressupostos. “(...) Esse 

empreendimento parecer ser uma tentativa de forçar a natureza a encaixar-se dentro dos limites 

preestabelecidos e relativamente inflexíveis fornecidos pelo “paradigma” (5). Consequentemente, 

e de modo frequente, isso acaba suprimindo novidades fundamentais, visto que tais novidades 

podem subverter seus pressupostos; uma nova teoria pode requerer a reavaliação ou 

reconstrução das teorias precedentes (5). 

A comunidade científica que opera sob um “paradigma” estabelecido parece se ocupar 

principalmente sobre três classes de problemas: a determinação do fato significativo, a 

harmonização dos fatos com a teoria e a articulação da teoria, tanto na pesquisa teórica quanto na 

empírica. Embora o cientista trabalhe dentro dos limites do “paradigma”, ele consegue abordar os 

problemas de pesquisa de maneira inovadora: “resolver um problema da pesquisa normal é 

alcançar o antecipado de uma nova maneira. Isso requer a solução de todo o tipo de complexos 

de quebra-cabeças instrumentais, conceituais e matemáticos” (5). Dentro desse quadro 

investigativo, o cientista atua como um “solucionador de quebra-cabeças”; considerando o 

“paradigma”, ele resolve um problema de uma nova maneira, contudo, dentro dos limites 

antecipados pelo “paradigma”, pois, ao adotar um “paradigma”, admite-se também um critério para 

escolhas de problemas passíveis de serem solucionados. Nessa lógica, certos problemas, devido 

à incompatibilidade com o “paradigma” proposto, podem acabar sendo rejeitados. Para que algo 

seja considerado um quebra-cabeça, ele “deve obedecer a regras que limitam tanto a natureza 

das soluções aceitáveis como os passos necessários para obtê-las” (5). Se por um lado a 

“pesquisa normal” pode aumentar o alcance e precisão da aplicabilidade do “paradigma”, por 

outro, produz poucas grandes novidades. 

Na psicologia, esse processo manifesta-se na forma como uma abordagem implica na 

atividade científica. Os adeptos de uma determinada escola aderem consequentemente aos seus 

pressupostos e métodos, tornam-se parte de uma comunidade científica que compartilha os 

mesmos fundamentos teóricos e metodológicos. Esta comunidade dedica-se a resolver problemas 

e desafios que surgem dentro do escopo de sua abordagem, utilizando o aparato teórico, 

metodológico, técnico e instrumental da escola. Mesmo quando confrontados com novas 

questões, os psicólogos empreendem suas atividades dentro das fronteiras do “paradigma”, 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

baseando-se nas realizações passadas de sua escola, as realizações tornam-se alicerces sobre 

as quais novas investigações são construídas. Por exemplo, um psicólogo pode se deparar com 

questões relacionadas ao decolonialismo; embora essas questões não sejam discutidas 

explicitamente em sua escola, a resolução será ancorada nos fundamentos existentes. O 

psicólogo integrará o conceito de decolonialismo dentro da estrutura teórica de sua abordagem, 

sem necessariamente renunciar completamente aos fundamentos da escola. Se a abordagem da 

escola não conseguir acomodar as novas questões propostas pelo decolonialismo, o psicólogo 

pode ser levado a reconsiderar sua abordagem, o que pode resultar em um rompimento com o 

“paradigma” estabelecido. 

A “ciência normal”, por definição, não visa descobrir novidades nos fatos ou na teoria. No 

entanto, fenômenos novos são periodicamente descobertos pela pesquisa. Essas descobertas 

não são eventos isolados, mas apresentam uma estrutura que, ocasionalmente, reaparece. A 

descoberta emerge do reconhecimento de uma “anomalia”, quando se percebe que as 

expectativas paradigmáticas foram violadas. Em seguida, recorre-se ao estudo da “anomalia”, até 

que esta seja convertida no esperado, o que implica no ajustamento do “paradigma” para a adição 

do anômalo. A percepção da “anomalia” – fenômeno para o qual o investigador, ancorado num 

“paradigma”, não está preparado – pode lhe permitir uma novidade. Contudo, essa percepção é 

dificultada devido à “anomalia” emergir em um pano de fundo constituído pelas expectativas que 

fazem parte do “paradigma”. Nesse contexto, “(...) a novidade normalmente emerge apenas para 

aquele que, sabendo com precisão o que deveria esperar, é capaz de reconhecer que algo saiu 

errado” (5). 

A consciência das “anomalias” e o fracasso em resolvê-las pode impactar profundamente a 

comunidade científica, resultando em um estado crescente de crise: o prelúdio de novas 

contribuições. A introdução de novas teorias geralmente seguem um período de insegurança 

profissional, uma vez que exige a desconstrução abrangente de “paradigmas” estabelecidos e 

grandes modificações nas técnicas e problemas da “ciência normal” (5). A nova teoria surge em 

resposta a essa crise. Portanto, na revolução de um campo científico, a crise desempenha um 

papel crucial; ela é a base para a emergência de novas teorias e um indicador da necessidade de 

renovação.  

O estado de crise pode se alastrar por tempos. Os cientistas, mesmo diante de “anomalias” 

prolongadas ou graves, podem não renunciar aos “paradigmas” que os conduziram à crise, 

podendo haver certa persistência em continuar tentando resolver os quebra-cabeças ou mesmo 

em não perceber os contraexemplos do “paradigma” como “anomalias”. Além disso, não há uma 

divisão precisa entre aquilo que seria contraexemplos ou quebra-cabeças da “ciência normal”, 

dado que os cientistas podem perceber a situação de maneiras distintas. Por exemplo, o que 

Lorentz considerou como quebra-cabeças em relação à articulação das teorias de Newton, 

Einstein julgou como contraexemplos. Um dos sinais de transição à crise pode ser observado 

quando uma “anomalia” passa a ser reconhecida amplamente pela comunidade. Nesse cenário, a 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

dissolução do estado de crise pode ocorrer de três maneiras: primeiro, o problema que revelou a 

crise e parecia instransponível para o “paradigma” atual é resolvido pela “ciência normal”; 

segundo, se o problema persiste mesmo com novas abordagens, os cientistas podem concluir 

que, diante do estado atual da área, não há soluções disponíveis, postergando o problema às 

gerações futuras; e terceiro, a emergência de um novo candidato a “paradigma” (5). 

Com a explanação dos conceitos fundamentais sobre a atividade científica, como a 

“pesquisa normal”, as implicações da consciência das “anomalias”, o estado de crise e a 

emergência de inovações, estabeleceu-se a base necessária para o exame dos obstáculos que 

surgem na prática científica, permitindo a identificação das limitações e áreas que requerem uma 

revisão crítica. Vale ressaltar que a crítica aqui apresentada não se dirige ao empenho da “ciência 

normal” em si, uma vez que, como discutido anteriormente, ela desempenha um papel crucial no 

desenvolvimento do campo científico. O foco da crítica recai sobre um segmento de cientistas 

que, dentro do escopo da “ciência normal”, estão comprometidos com uma prática dogmática ou 

restritos exclusivamente ao empirismo ou ao racionalismo. Assumimos que, ao considerar que a 

ciência nunca revela uma verdade imutável ou absoluta, a psicologia nunca deve situar-se em um 

estado imperturbável, satisfeita com suas proposições. Assim, sugere-se os estorvos – neste 

caso, o dogmatismo, a carência de reflexão crítica e a restrição ao empirismo ou ao racionalismo 

– podem levar à estagnação, à supressão de “anomalias”, à resistência à mudança, à 

conformidade e falta de inovação, e à educação deficiente de novas gerações de cientistas, entre 

outras consequências.  

 

O LABOR FILOSÓFICO COMO RESOLUÇÃO 

 

Frente à possibilidade de o cientista sucumbir às problemáticas da atividade científica, 

independentemente da escola de pensamento da psicologia, surge a questão: quais seriam os 

meios para evitar tal situação? Considerando o afastamento da psicologia da filosofia desde o 

início do século XX, conforme mencionado anteriormente, não seria o fomento à reaproximação 

um fator significativo para a atividade científica do psicólogo?  

Nossa hipótese é que a incorporação do projeto de filosofia experimental de Denis Diderot 

pode fornecer à psicologia experimental princípios valiosos, não apenas como um recurso para 

identificar os obstáculos das atividades científicas, como práticas dogmáticas acríticas, 

estritamente racionalistas ou empiristas, mas também para promover o espírito científico. A 

filosofia experimental pode, por exemplo, propor um programa que auxilie na integração do 

racionalismo e do empirismo, previna o dogmatismo e evite a cegueira frente às “anomalias”. Esse 

enfoque proporciona uma abordagem mais dinâmica e adaptativa à ciência, permitindo não 

apenas a continuidade da “ciência normal”, mas também promovendo a inovação. 

Nossa proposta não visa estabelecer uma filosofia experimental geral no campo da 

psicologia experimental. A princípio, nosso objetivo é demonstrar como a filosofia experimental 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

pode auxiliar o psicólogo a se desvencilhar dos estorvos em sua atividade científica. Para isso, 

utilizaremos a filosofia experimental de Diderot – e posteriormente, Rogers. A escolha desse autor 

se baseia no fato de que seu projeto fornece, em nossa análise, uma base sólida para criticar os 

obstáculos da atividade científica tratados neste ensaio. 

 

A FILOSOFIA EXPERIMENTAL DE DENIS DIDEROT 

 

Nascido em Langres, na França, Denis Diderot (1713-1784) foi uma figura notável do 

Iluminismo. Em meio à sociedade francesa do século XVIII, suas obras, que evidenciavam sua 

perspectiva humanista e naturalista, tornaram-se polêmicas na época; de caráter revolucionário, 

foram impedidas de serem publicadas, e somente gerações futuras teriam contato com seu gênio 

(6). Diderot publicou diversas obras consideradas “condenáveis”, como Pensamentos Filosóficos 

(1746), que foi alvo de críticas pelo Parlamento, que alegou a supremacia da razão sobre a 

revelação e a fé (7). Tais impedimentos se escalaram a ponto de, após a publicação de Carta 

sobre os Cegos (1749), Diderot ser encarcerado, acusado de que o sensualismo epistemológico 

defendido pelo livro era deletério (6). Todavia, após a sua saída da prisão, o autor continuou a 

produzir, embora de maneira mais cautelosa. Durante os 200 anos após sua morte, Diderot foi 

amplamente ignorado. Visto como um pensador desordenado e incoerente devido à pluralidade de 

suas obras, foi apenas na segunda metade do século XX que se voltou a investigar os princípios 

filosóficos do autor (7).   

Em Da interpretação da Natureza (1754), a obra central deste ensaio, Diderot delineia seu 

projeto de Filosofia Experimental. Nesta obra, ele explora não apenas os meios de investigação e 

produção do conhecimento, mas também compara as vantagens e desvantagens da filosofia 

experimental com a filosofia racional. Diderot nos conduz a uma reflexão sobre as implicações da 

dissociação entre abordagens racionais e experimentais no desenvolvimento das ciências, 

problematizando a aplicabilidade das verdades rigorosas das matemáticas à filosofia 

experimental, onde essas verdades parecem perder sua “superioridade”. Um exemplo ilustrativo é 

o caso dos geômetras: qual a relevância de submeter o cálculo geométrico à experimentação? 

Diderot sugere que as matemáticas transcendentes, como a geometria, “não conduzem a nada de 

preciso sem a experiência”. Ele critica a abordagem racionalista que negligencia a 

experimentação e ressalta as limitações de um campo que se restringe à teorização, observando 

que os geômetras, que inicialmente censuraram os metafísicos, acabaram caindo na mesma 

armadilha (7). 

Essa crítica à abordagem puramente racionalista é ampliada quando Diderot examina duas 

diferentes abordagens na construção do conhecimento. Ele argumenta que os filósofos 

racionalistas parecem ter se dividido entre aqueles que se concentram na coleta e organização de 

fatos e aqueles que transformam esses materiais em sistemas filosóficos coerentes. Como 

relacionar fatos e coletar fatos são atividades distintas e frequentemente desafiadoras, alguns se 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

concentram em reunir e organizar o conhecimento existente, priorizando a organização dos dados 

disponíveis em vez de buscar novas informações. Outros, por sua vez, se dedicam a transformar 

esses materiais em sistemas filosóficos coerentes. Contudo, após o empenho em reunir e 

organizar os fatos, a fragilidade desses sistemas se torna evidente: uma nova descoberta pode 

demolir o sistema filosófico estabelecido, demandando, possivelmente, a intervenção de um novo 

pensador para a reorganização. Nesse contexto de fragilidade e reconstrução contínua, Diderot 

faz sua consideração aos “arquitetos” que, embora suas limitações sejam reconhecidas, 

construíram sistemas filosóficos duradouros através de sua imaginação forte, grande eloquência e 

habilidade para expor ideias de forma sublime, como foi o caso de Epicuro, Lucréio, Aristóteles e 

Platão (7).  

Na psicologia, a história não é diferente. O cenário está repleto de grandes arquitetos 

racionalistas, cujas habilidades em construir teorias refinadas ganharam destaque. Seus 

seguidores, mesmo confrontados com contraexemplos e “anomalias” que mostram inadequações, 

persistem em seguir os princípios de seus mestres, resistindo a qualquer mudança que ameace 

as bases de suas teorias estabelecidas. Tal fidelidade cega confunde tradição com verdade. 

Para Diderot, a prática científica deve sustentar uma relação contínua entre a experiência e 

o raciocínio. Caso contrário, como exemplificado na crítica aos geômetras, o raciocínio que se 

baseia apenas em abstrações, sem encontrar na natureza seu fundamento por meio da 

experiência, torna-se frágil e vulnerável a qualquer “ventania”. Como as coisas que existem em 

nosso entendimento, por serem ideias e opiniões, podem ser, em relação ao exterior, verdadeiras 

ou falsas, é necessário, portanto, que essas opiniões sejam testadas contra a realidade 

observável para alcançar consistência. Isso pode resultar em uma cadeia ininterrupta de 

experiência ou, como preferem os filósofos racionalistas, em uma cadeia ininterrupta de 

raciocínios (7). 

Sobre as filosofias experimental e racional: “uma tem os olhos vendados, sempre caminha 

às cegas, agarra tudo o que lhe cai nas mãos e, no fim, encontra coisas preciosas. A outra recolhe 

essas matérias preciosas e se esforça por preparar um archote (...)” (7). A filosofia experimental 

avança sem saber o que vai encontrar, sem determinar seu resultado final; em sua movimentação 

aberta ao desconhecido, ela se depara com novos fenômenos e descobertas por meio da 

experiência e da observação direta. Por sua vez, a filosofia racional, recolhe o material 

encontrado, estabelece conjecturas teóricas baseadas na razão e logo se contenta. Entre as duas, 

apesar de ambas terem suas limitações e virtudes na atividade de desenvolvimento do 

conhecimento, Diderot destaca na filosofia experimental um aspecto que a faz sobressair em 

relação à racional: proporciona novidades e amplia os horizontes do conhecimento (7). 

A integração entre experiência e reflexão é fundamental para uma compreensão mais 

precisa e abrangente do conhecimento. Conforme Diderot, a busca pela verdade e pelo saber 

requer um intercâmbio contínuo entre a experiência sensorial e a reflexão. É crucial que, ao 

mesmo tempo em que o investigador se imerge nas experiências sensoriais, ele também seja 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

capaz de refletir criticamente sobre essas vivências. Para ilustrar essa interação dinâmica, Diderot 

emprega uma analogia, comparando-a ao labor da abelha. Da mesma forma que uma abelha que 

acumula cera sem conseguir construir alvéolos funcionais está destinada a um esforço fútil, o 

investigador que acumula experiências sem uma adequada organização e compreensão corre o 

risco de produzir um conhecimento inútil (7). Ou seja, acumular conhecimento é importante, mas é 

igualmente necessário saber como organizá-lo; o conhecimento útil exige a integração de ambos 

os aspectos.  

A utilidade é, para Diderot, um fator importantíssimo nas ciências; foi ela, inclusive, que 

impôs um limite aos geômetras e circunscreverá a outras áreas. Para ele, o conhecimento deve 

ser prático e relevante para solucionar questões do mundo real, e não apenas uma atividade 

intelectual distante da aplicação. Essa crítica à utilidade do conhecimento reflete sua concepção 

sobre a natureza da ciência e seu papel na sociedade (7). 

Diderot argumenta que, na busca da verdade, seria proveitoso para os filósofos reflexivos 

estabelecer uma colaboração com aqueles engajados na experimentação e observação da 

natureza, pois, como ele observa, “uns têm, parece-me, muitos instrumentos e poucas ideias; os 

outros, muitas ideias e nenhum instrumento” (7). O autor se refere àqueles que possuem uma 

variedade de tecnologias e metodologias, mas carecem de ideias, enquanto outros têm muitas 

ideias, mas escasseiam em tecnologias e metodologias. Se esses dois grupos colaborassem, 

poderiam se beneficiar mutuamente, combinando suas forças e conhecimentos. Dessa forma, 

ambos aproveitariam as contribuições um do outro em suas atividades, promovendo um avanço 

mais significativo no desenvolvimento do conhecimento. 

Mesmo diante da vasta gama de explicações existentes no âmbito das ciências, Diderot 

parte do princípio de que sempre haverá novos domínios a serem explorados e elucidados, 

refletindo a infinitude do saber. À luz desse princípio, a atividade científica, segundo a filosofia 

experimental de Diderot, “(...) devem ter por fim estender os limites dos lugares claros ou 

multiplicar no terreno os centros de luzes. Um pertence ao gênio que cria, o outro, à sagacidade 

que aperfeiçoa” (7). Tanto a exploração de novos territórios e a realização de novas descobertas, 

isto é, a expansão do conhecimento, quanto o aperfeiçoamento daquilo que já é conhecido, são 

práticas essenciais para o avanço contínuo da ciência.  

Para viabilizar essas práticas, Diderot propõe três meios principais: a observação da 

natureza, a reflexão e a experiência. Na observação, é essencial uma abordagem atenta e 

sistemática do mundo para coletar as informações. Quanto à reflexão, a construção de conceitos 

requer uma análise profunda e a combinação cuidadosa dos fatos. Por fim, na experiência, é 

essencial que a verificação do resultado da combinação seja precisa. Em síntese: “a observação 

recolhe os fatos, a reflexão os combina, e a experiência verifica o resultado da combinação” (7). 

Ademais, Diderot ressalta que encontrar esses três meios reunidos ou dominados por uma única 

pessoa é uma tarefa difícil, dada a complexidade da atividade e a demanda significativa que cada 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

um desses meios impõe ao pesquisador. Dessa maneira, para que haja algum avanço, a atividade 

científica deve ser concebida como uma empreitada necessariamente coletiva. 

Apesar da relevância da filosofia experimental de Diderot para a condução da atividade 

científica, é importante reconhecer que outras abordagens também oferecem contribuições 

valiosas à reflexão epistemológica. Um exemplo notável nesse sentido é a Abordagem Centrada 

na Pessoa (ACP), desenvolvida por Carl Rogers, que, embora não sistematize uma filosofia 

experimental nos moldes aqui adotados, apresenta uma forma de condução científica que articula, 

de modo direto e aplicado, os vínculos entre prática e elaboração conceitual. Essa afinidade com 

os princípios formulados por Diderot será brevemente descrita a seguir. 

 

POSSÍVEIS APROXIMAÇÕES ENTRE A PRÁTICA CIENTÍFICA DE ROGERS E A FILOSOFIA 

EXPERIMENTAL DE DIDEROT 

 

Carl Rogers (1902-1987), durante o desenvolvimento da ACP apresentou uma postura não 

dogmática, revisando continuamente seus conceitos e conclusões, sua teoria e prática. 

Terminologias foram alteradas, conceitos aprimorados, hipóteses reformuladas ou abandonadas, 

sempre permitindo a inclusão de novas hipóteses; conceitos eram “(...) constantemente revistos à 

luz de experiências clínicas contínuas e das descobertas resultantes das pesquisas” (8). 

Inicialmente, o interesse de Rogers estava voltado à ordem prática do campo da 

psicoterapia; importava a ele, como ele mesmo indicava, a prática muito mais do que as teorias e 

filosofias (9). No entanto, devido a ramificação dos diversos estudos que vinham aumentando 

entre a década de 40 a 50 do século passado, aumentava-se também a necessidade de uma 

teoria unificadora. A formulação da teoria após a prática está ligada ao princípio adotado por 

Rogers de que “o que é básico são os fenômenos, não a teoria” (8). Em sua lógica de construção 

de conhecimento, “(...) o primeiro requisito é uma técnica que produza um resultado efetivo. 

Através da observação do processo e do resultado, pode-se desenvolver uma teoria simples que, 

projetada para novas experiências, comprove sua adequação” (8). Segue-se o método lógico-

experimental, o qual a ciência surge como produto de um processo anterior, que está relacionado 

ao desenvolvimento de habilidades técnicas aplicadas em uma atividade. Assim, as abstrações 

científicas estão enraizadas em habilidades pré-existentes. Primeiro vem o trabalho, seguido pela 

observação, e por fim, a construção teórica. 

No empenho de formular sua abordagem, Rogers preocupa-se com as consequências que o 

estabelecimento de uma base teórica pode ter no desenvolvimento de sua abordagem. Ele 

percebe que a adoção de uma escola de pensamento pode conter empecilhos, mas também 

reconhece que esses desafios podem ser superados. Rogers parece compartilhar uma visão 

semelhante à de Kuhn sobre as dificuldades que a comunidade científica pode enfrentar na 

percepção ou reconhecimento de “anomalias”. Assim como Kuhn, Rogers entende que a 

“pesquisa normal” pode ser benéfica para uma escola de pensamento, facilitando o seu 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

progresso. No entanto, esse progresso pode ser prejudicado se o pesquisador considerar as 

hipóteses como dogmas ou se a percepção das evidências contraditórias estiver obscurecida pelo 

envolvimento emocional dos pesquisadores. Todavia, Rogers sugere que essas limitações podem 

ser minimizadas quando se mantem consciência delas: “se, ao testar um sistema coerente de 

hipóteses, formos capazes de descartar, revisar, reformular essas hipóteses à luz da experiência 

objetiva, teremos uma ferramenta valiosa” (8). O progresso, para Rogers, estaria relacionado não 

ao grau de refinamentos dos instrumentos, mas da orientação da pesquisa. Se esta última visa o 

“estabelecimento de critérios mais exatos, de hipóteses mais específicas, de enunciados teóricos 

mais bem fundados, de definições mais válidas, estamos diante de um ramo da ciência saudável e 

vigoroso” (10), caso contrário, ainda que os métodos utilizados sejam os mais exatos, veremos 

uma pseudociência estéril. Portanto, não há problema em estabelecer uma escola de psicologia; 

na verdade, isso pode facilitar o progresso científico dentro dessa perspectiva. Contudo, como a 

“(...) ciência implica mudança e progresso e não tolera a imobilidade e a rigidez” (10), a adoção de 

uma postura dogmática inflexível, a falta de atenção às “anomalias” e a não disposição em revisar 

suas hipóteses pode se tornar prejudicial para o avanço da comunidade científica. 

Nota-se que a atividade constante de revisão da prática e teoria na abordagem rogeriana 

não é sugerida apenas como recurso de enfrentamento aos obstáculos encrustados na atitude 

dogmática. Ela serve, também, como meio de verificação das intuições subjetivas do cientista. 

Isso se deve ao reconhecimento de que até mesmo o conhecimento científico está ancorado no 

subjetivo. A subjetividade é intransponível ao cientista, mesmo nas ciências reconhecidas como 

de um caráter extremamente objetivo. Assim, a realização do cientista é sempre um passo 

arriscado, subjetivo e incerto, instável, passível de ser contestado, sempre vinculado a uma 

experiência pessoal (11). Ele integra o “experiencialista” e o “cientista” (12).  

A metodologia científica, nesta abordagem, é concebida como “(...) um meio de evitar que 

eu me engane relativamente às intuições subjetivas formadas de uma maneira criativa, 

elaboradas a partir da relação entre o meu material e eu” (12). A pesquisa científica e a explicação 

teórica são empreendimentos que tem como finalidade a organização coerente de experiências 

pessoais significativas, de uma tentativa de buscar compreender uma ordem inerente à 

experiência vivida. Quando conseguimos elaborar uma compreensão das leis que regem os 

fenômenos que nos rodeiam, é possível que a nova experiência que foi integrada pode ampliar as 

expectativas de investigação, desencadeando novos progressos (10). 

Rogers explora em O homem e a ciência do homem (1973), ainda que brevemente, o modo 

como se processa esta condução científica. Primeiramente, Rogers comenta sobre a importância 

da imersão do cientista sobre os fenômenos que ele pretende investigar: trata-se de uma imersão 

aberta, que tolera as ambiguidades, contradição, resistência à necessidade de uma conclusão; é 

“absorver a experiência como uma esponja”. Em seguida, é possível notar a emergência de uma 

certa percepção de padrão, ritmo ou relação ao conteúdo investigado. Rogers reconhece que 

conceitos pré-fixados podem interferir nesta percepção; por isso, deve o investigador, confiar em 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

todos os seus meios de conhecimento, seja ele o consciente, inconsciente ou intuitivo; nesse 

sentido, a intuição pode acabar estando errada, contudo, fundamentalmente certa. “Toda ciência 

está baseada em um reconhecimento – usualmente pré-lógico, intuitivo, envolvendo todas as 

capacidades do organismo – de uma ‘estrutura’ vagamente percebida” (11). Após a caracterização 

de um padrão produtivo, o investigador poderá submeter seu padrão à verificação. Embora o 

investigador tente escolher medidas próximas aos fenômenos que por ele são investigados, seu 

método nunca utiliza estes fenômenos, apenas uma interpretação deles ou um indicador externo, 

isto é, em todas as ciências (11).  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao examinarmos a perspectiva rogeriana sobre a atividade científica, observamos que ela 

apresenta considerações relevantes, embora distintas da abordagem filosófica de Diderot. 

Diferentemente de Diderot, que oferece uma filosofia experimental estruturada, integrando 

observação empírica com uma reflexão filosófica crítica mais ampla, Rogers se concentra na 

prática e na experimentação clínica para o desenvolvimento de suas teorias, ajustando-as 

conforme necessário. A abordagem rogeriana, caracterizada por um perfil lógico-experimental e 

baseada no pressuposto de que a ciência implica mudança e não estagnação, utiliza a testagem 

contínua como meio para manter a prática e a teoria atualizadas e evitar a petrificação. Embora 

essas considerações sejam específicas à ACP, aqueles que reconhecem os desafios do 

dogmatismo, independentemente da abordagem, podem encontrar valor nas sugestões de 

Rogers. 

Embora reconheçamos as considerações de Rogers sobre a construção do conhecimento 

científico, questionamos se essas medidas são suficientes. Dado que o exemplo rogeriano não 

inclui uma filosofia experimental explícita, nossa suposição é que uma reaproximação com a 

filosofia, nesse caso a de Diderot, pode proporcionar uma análise mais robusta, abrangente e 

integrada da atividade científica, equilibrando observação, reflexão e experimentação, e 

enfatizando a utilidade prática do conhecimento. A adição de uma base filosófica experimental 

pode ajudar a articular de forma mais clara as implicações epistemológicas e metodológicas da 

prática científica e da construção teórica. Nesse contexto, o projeto de Diderot pode complementar 

e expandir a perspectiva rogeriana, “multiplicar no terreno os centros de luzes”. Este é apenas um 

exemplo das possíveis aproximações entre psicologia e filosofia, da tentativa de instituir uma 

filosofia experimental para uma psicologia experimental como base para o enfrentamento dos 

estorvos da atividade científica. 

Este ensaio examinou a condução da “ciência normal”, revelando alguns dos possíveis 

obstáculos à evolução científica, como o empirismo e o racionalismo estritos, bem como o 

dogmatismo acrítico, este último comumente caracterizado pela crença em uma verdade absoluta 

– alguns psicólogos parecem esquecer que teorias são apenas hipóteses e, como nos lembra 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Diderot: hipóteses não são fatos (7). Com o apoio das ideias de Diderot, ilustramos como esses 

obstáculos podem ser superados através de seu projeto de filosofia. Ao investigar essa 

abordagem constatamos que a filosofia experimental pode contribuir significativamente para a 

superação dos desafios comuns enfrentados na prática científica. Ainda que psicologias, como a 

ACP exemplificada, ofereçam um exemplo útil de como a prática científica pode ser conduzida 

com todo rigor e cuidado, observamos que a filosofia experimental, como a de Diderot, 

proporciona uma base filosófica mais ampla e sistemática. Portanto, o fortalecimento dos laços 

entre a filosofia e a psicologia, oferece um terreno fértil para a inovação e o progresso contínuo na 

prática científica. 

Sobre a relação entre a filosofia e a psicologia, de modo recorrente, encontramos o 

argumento de que a psicologia se distanciou da filosofia há tempos. Contudo, nossa hipótese 

sugere que a relação entre as duas é, na verdade, volátil. A filosofia surge para a psicologia como 

um recurso temporário, um acessório que, ora é útil, ora se torna descartável. Assim sendo, o 

psicólogo age como alguém que, após calçar um chinelo no verão, enfrenta o frio durante o 

inverno. Ele recorre à filosofia para refletir sobre sua atividade, construir seus fundamentos e 

concretizá-los; mas, uma vez convicto de sua estrutura, considera desnecessário continuar 

filosofando. Será mesmo? 

É bem conhecido que o trabalho dos filósofos frequentemente aborda questões que podem 

não parecer imediatamente relevantes para o público em geral. Como observou Diderot, “(...) o 

entendimento do filósofo é iluminado pelo que prejudica e obscurecido pelo que serve” (7). Isso 

sugere que, por vezes, o filósofo se concentra em problemas desafiadores e complexos que 

podem não ter uma aplicação prática direta à primeira vista. Enquanto o público em geral, 

preocupado apenas com objetivos tangíveis e imediatos, atribui o valor de um conhecimento com 

base em sua utilidade prática e imediata – e por isso tendem a questionar a utilidade da filosofia –, 

o filósofo pode encontrar clareza em aspectos que não têm uma aplicação cotidiana direta (7).  

Tendo em vista que o psicólogo não é um vulgo no que diz respeito às questões científicas, 

nossa proposição é que o labor filosófico discutido ao longo deste ensaio poderia ser integrado em 

sua prática. A razão dessa integração se torna evidente quando consideramos que as práticas, se 

não forem continuamente testadas e ajustadas, podem se tornar inadequadas para lidar com um 

mundo em constante transformação. O labor filosófico oferece um meio estruturado de manter a 

prática científica dinâmica e adaptável, promovendo a constante reflexão e revisão. Nesse 

sentido, é essencial manter uma vigilância contínua sobre as “anomalias” e adaptar 

constantemente a teoria e a prática, equilibrando observação, reflexão e experimentação, 

integrando empirismo e racionalismo. Mesmo em uma abordagem como a ACP, que preza pela 

crítica e pela adaptabilidade de sua teoria e prática, pode haver risco de sucumbir aos estorvos da 

atividade científica. 

Estritamente em relação ao empirismo e ao racionalismo, indagamos se as perspectivas 

psicológicas, incluindo a ACP, têm permanecido confinadas dentro desses limites ao longo dos 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

anos. Bachelard já nos alertou sobre o dinamismo psicológico na história do conhecimento: “(...) 

sempre renovada de empirismo e de racionalismo” (13). De fato, o racionalismo e empirismo estão 

ligados por um estranho laço, de um triunfo variável que dá razão um ao outro: “o empirismo 

precisa de ser compreendido; o racionalismo precisa de ser aplicado; não se trata de um 

dualismo, mas de um complemento efetivo entre os dois termos” (14). Se de fato esse for um 

problema atual da psicologia ou de um projeto de psicologia experimental, como buscamos 

evidenciar ao longo deste ensaio, a filosofia experimental de Diderot pode se revelar uma 

perspectiva valiosa para a conciliação entre empirismo e racionalismo, oferecendo um recurso 

para a resolução dessa questão. 

Outro ponto crucial que não foi abordado neste ensaio, mas que carece ser considerado em 

futuras discussões, é a educação bancária nos locais de formação de psicólogos. Talvez seja 

fundamental, desde o início de nossa jornada educacional, não apenas compreendermos os 

fundamentos da abordagem que orienta nossa prática, mas também reconhecermos que o 

conhecimento não é algo esgotável, mesmo quando estamos convictos de algum saber. Nesse 

sentido, as reflexões de Paulo Freire oferecem uma contribuição significativa: 

 

Minha segurança se funda na convicção de que sei algo e de que ignoro algo a 
que se junta a certeza de que posso saber melhor o que já sei e conhecer o que 
ainda não sei. Minha segurança se alicerça no saber confirmado pela própria 
experiência de que, se minha inconclusão, de que sou consciente, atesta, de um 
lado, minha ignorância, me abre, de outro, o caminho para conhecer (15). 

 

Frente às recorrentes mudanças e à emergência de novos desafios, reconhecemos que, na 

ciência, nem sempre será possível encontrar soluções utilizando peças de um quebra-cabeça 

construído há mais de 100 anos. Nessas circunstâncias, para avançarmos, pode ser necessário 

despir-se de certezas antigas e reconhecer que não sabemos, assim como o personagem Nescio 

em Eterno Nescio (16), que, ao acolher a angústia de não saber, encontrou a possibilidade de 

conhecer. 

 

REFERÊNCIAS 
 

1. Vidal F. “A mais útil de todas as ciências”. Configurações da psicologia desde o 
Renascimento tardio até o fim do Iluminismo. In: Jacó-Vilela AM, Ferreira AAL e Portugal 
FT. (Orgs). História da Psicologia: Rumos e Percursos. RJ: Nau; 2005. 

2. Wundt W. A fundamentação da psicologia científica. Organização, tradução, introdução e 
notas Saulo de Freitas Araujo. SP: Hogrefe; 2018. 

3. Figueiredo LCM. Matrizes do pensamento psicológico. RJ: Vozes, 14. ed.; 2008. 
4. Bachelard, G. A epistemologia. Edições 70; 1971.  
5. Kuhn TS. (1962). A estrutura das revoluções científicas. Editora: Perspectiva, 13ª ed.; 

2017. 
6. Diderot D. Diderot. Tradução e notas de Marilena de Souza Chauí. SP: Abril Cultural, Os 

pensadores; 1979.   
7. Diderot D. Da interpretação da natureza e outros escritos. Tradução de Magnólia Costa 

Santos. SP: Iluminuras; 1989. 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

8. Rogers CR. (1951). Terapia centrada no cliente. SP: Martins Fontes; 1992. 
9. Rogers CR. (1939). O tratamento clínico da criança-problema. SP: Martins Fontes; 1978. 
10. Rogers CR. e Kinget GM. (1959). Psicoterapia e Relações Humanas. Editora Interlivros, 

vol. 1; 1977. 
11. Rogers CR. e Coulson WR. (1968). O homem e a ciência do homem. BH: Interlivros; 1973.  
12. Rogers CR. (1961). Tornar-se pessoa. 6ª ed. SP: Editora WMF Martins Fontes; 2009.  
13. Bachelard G. A formação do espírito científico. Contraponto, 1ª Ed.; 1996. 
14. Bachelard G. A filosofia do não. Tradução de Joaquim José Moura Ramos et al. SP: Abril 

Cultural, Os Pensadores; 1978. 
15. Freire P. Pedagogia da autonomia: Saberes necessário à prática educativa. RJ: Paz e 

Terra, 25ª ed., versão digital; 1996.  
16. Nardes WB. Eterno Nescio. Maringá: Viseu, 1ª ed.; 2023. 


