
 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

EL USO METAFÓRICO DEL DIAGNÓSTICO COMO RECURSO RELACIONAL: 

ENTRE LA ESCUCHA, EL CUIDADO Y LAS POLÍTICAS DE PERTENENCIA  

 

¹Roberto Ricardi Costard  

 

1 Universidade São Judas Tadeu - USJT. E-mail: beto_costard@hotmail.com 

 

RESUMEN 
 
Este artículo propone una reflexión crítica sobre el uso del diagnóstico en la práctica clínica 
e institucional, entendiéndolo no como una verdad objetiva, sino como un lenguaje relacional 
y una construcción simbólica que puede abrir o cerrar posibilidades de escucha, cuidado y 
pertenencia. Lejos de ser sólo una herramienta técnica, el diagnóstico opera como un 
discurso que comunica normas, regula el acceso y da forma a las identidades. A partir de un 
enfoque teórico-reflexivo, el texto articula aportes del Enfoque Centrado en la Persona, la 
antropología de la salud y perspectivas críticas sobre la normatividad, el estigma y la cultura 
institucional, como las de Carl Rogers, Eugene Gendlin, Mary Jane Spink, Georges 
Canguilhem y François Laplantine. 
La tendencia actualizante, concepto central del Enfoque Centrado en la Persona, se moviliza 
como clave para repensar el papel del diagnóstico como lenguaje de reconocimiento y no 
como una forma de capturar la identidad. También analiza cómo ciertas formas de escucha 
selectiva, influenciadas por normas culturales e institucionales, pueden transformar el 
diagnóstico en una herramienta de exclusión, reforzando desigualdades y enfermedades 
históricas. Por otra parte, cuando se co-construye con sensibilidad, escucha ética e 
implicación relacional, el diagnóstico puede convertirse en un recurso de reconocimiento, 
vinculación, garantía de derechos y pertenencia social. 
 
Palabras clave: Diagnóstico; Escucha; Enfoque Centrado en la Persona; Tendencia 
Actualizante; Normatividad; Pertenencia; Cuidado; Políticas Públicas. 
 

O USO METAFÓRICO DO DIAGNÓSTICO COMO RECURSO RELACIONAL: 

ENTRE ESCUTA, CUIDADO E POLÍTICAS DE PERTENCIMENTO 

 
RESUMO 
 
Este artigo propõe uma reflexão crítica sobre o uso do diagnóstico na prática clínica e 
institucional, compreendendo-o não como verdade objetiva, mas como linguagem relacional 
e construção simbólica que pode abrir ou fechar possibilidades de escuta, cuidado e 
pertencimento. Longe de ser apenas uma ferramenta técnica, o diagnóstico opera como 
discurso que comunica normas, regula acessos e molda identidades. A partir de uma 
abordagem teórico-reflexiva, o texto articula contribuições da Abordagem Centrada na 
Pessoa, da antropologia da saúde e de perspectivas críticas sobre normatividade, estigma e 
cultura institucional, como as de Carl Rogers, Eugene Gendlin, Mary Jane Spink, Georges 
Canguilhem e François Laplantine. 
A tendência atualizante, conceito central da Abordagem Centrada na Pessoa, é mobilizada 
como chave para repensar o papel do diagnóstico como linguagem de reconhecimento — e 
não como captura da identidade. Também se discute como determinadas formas de escuta 
seletiva, atravessadas por normas culturais e institucionais, podem transformar o 

mailto:beto_costard@hotmail.com


 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

diagnóstico em ferramenta de exclusão, reforçando desigualdades históricas e 
adoecimentos. Por outro lado, quando co-construído com sensibilidade, escuta ética e 
implicação relacional, o diagnóstico pode se tornar um recurso de reconhecimento, vínculo, 
garantia de direitos e pertencimento social. 
 
Palavras-chave: Diagnóstico; Escuta; Abordagem Centrada na Pessoa; Tendência 
Atualizante; Normatividade; Pertencimento; Cuidado; Políticas Públicas. 
 

INTRODUCCIÓN 

Este artículo propone una reflexión sobre el diagnóstico como lenguaje y como 

práctica que produce efectos — subjetivos, relacionales y sociales. Cuando se utiliza como 

una clasificación rígida, tiende a reducir la complejidad de la experiencia humana, 

bloqueando potencialmente los movimientos espontáneos de crecimiento y dificultando 

escuchar a la persona en su totalidad. Sin embargo, cuando se piensa como una metáfora 

relacional, construida con sensibilidad y ética, el diagnóstico puede convertirse en un 

poderoso recurso de reconocimiento, escucha y pertenencia. 

El diagnóstico, tal como circula en los espacios clínicos, escolares, familiares y 

mediáticos, no es sólo un instrumento técnico: es también un lenguaje que comunica 

valores, define lugares sociales y organiza expectativas. En contextos institucionales, a 

menudo se utiliza como criterio de elegibilidad para el acceso, ya sea a tratamientos, 

beneficios, adaptaciones o incluso escucha. En contextos emocionales, puede producir 

alivio o angustia, dependiendo de cómo se presente. Y a nivel simbólico, conlleva historias 

culturales sobre lo que significa ser “normal”, “capaz”, “autónomo”, “inteligente”, “adaptado”. 

La propuesta de este trabajo surge de la escucha de estas tensiones: entre el 

diagnóstico que reconoce y lo que etiqueta, entre lo que abre caminos y lo que cristaliza 

identidades. Estas son tensiones que permean tanto la práctica clínica como los discursos 

sociales más amplios sobre la salud mental, la inclusión, la productividad y la diferencia. En 

este sentido, me interesa reflexionar sobre cómo el diagnóstico, cuando está guiado por la 

lógica normativa y la escucha selectiva, puede enfermar a las personas, borrando su 

singularidad y reforzando las desigualdades históricas. En este caso, diagnosticar consiste 

más en encuadrar que en escuchar. 

Contrariamente a esta lógica, propongo aquí un enfoque que valora el diagnóstico 

como una construcción situada, relacional y sensible al contexto. Una construcción basada 

en la escucha genuina y la implicación ética, inspirada en los principios del Enfoque 

Centrado en la Persona (ECP), formulado por Carl Rogers. Esta perspectiva entiende el 

cuidado como un campo relacional, sostenido por la empatía, la autenticidad y la 

consideración positiva incondicional — elementos también explorados en profundidad por 

Eugene Gendlin en su propuesta de Focusing como forma de escucha ética de la 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

experiencia vivida — en el que la tendencia actualizante de cada persona puede emerger y 

reorganizarse. 

La reflexión aquí desarrollada se ancla también en autores como Humberto Maturana 

y Francisco Varela [1], Georges Canguilhem [2], François Laplantine [3,4], Erving Goffman 

[5] y Mary Jane Spink [6], cuyos aportes ayudan a comprender el diagnóstico en su 

dimensión histórica, simbólica, institucional y política. De Maturana y Varela retomamos 

particularmente la noción de que el lenguaje no es un instrumento neutral de representación, 

sino un fenómeno relacional, constituido en la interacción entre seres vivos, idea que 

refuerza la necesidad de considerar el diagnóstico como una construcción situada. Spink 

propone entender las prácticas discursivas como formas de acción y producción de 

significados que inciden directamente en las posibilidades de cuidado, escucha y 

reconocimiento. Junto con estas perspectivas, buscamos comprender cómo las formas en 

que nombramos el sufrimiento humano afectan la forma en que nos relacionamos con las 

personas a las que servimos, y cómo estos nombres participan en la producción o el 

bloqueo de la pertenencia. 

Más que una crítica del diagnóstico en sí, este texto propone una escucha ética acerca 

de su uso. Se trata de buscar formas de lenguaje que respeten la complejidad del 

sufrimiento humano, promuevan encuentros más auténticos y favorezcan el desarrollo de 

políticas de pertenencia: aquellas que no sólo reconozcan las diferencias sino que también 

aseguren las condiciones para que existan con dignidad. 

 

PROCEDIMIENTOS METODOLÓGICOS 

 

Este artículo es un ensayo teórico-reflexivo, basado en la articulación entre la 

Psicología Humanista — con énfasis en el Enfoque Centrado en la Persona (ECP) — y 

referentes críticos de las ciencias humanas y sociales. Se entiende que los discursos sobre 

el diagnóstico no son neutrales, sino que constituyen prácticas relacionales situadas, con 

efectos concretos en las posibilidades de escucha, cuidado y pertenencia. 

La reflexión se construyó a partir de una revisión bibliográfica selectiva, guiada por 

afinidades ético-conceptuales con autores como Carl Rogers, Eugene Gendlin, Georges 

Canguilhem, François Laplantine, Erving Goffman, Mary Jane Spink, Humberto Maturana y 

Francisco Varela. Estos autores contribuyen a la comprensión del diagnóstico no como una 

verdad objetiva, sino como lenguaje — históricamente construido, culturalmente mediado y 

políticamente implicado. 

Más que describir o aplicar una metodología empírica tradicional, este camino está 

guiado por la construcción de una perspectiva implicada, capaz de desafiar las 

normatividades y proponer una escucha clínica más sensible y comprometida con el 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

reconocimiento ético de las singularidades. La escritura, por tanto, constituye un gesto 

político y epistemológico, en el que el cuidado emerge como una práctica relacional, 

enraizada en la consideración positiva incondicional, la empatía y la congruencia como 

fundamentos del encuentro. 

 

ESCUCHAR: EL DIAGNÓSTICO COMO LENGUAJE 

 

En el Enfoque Centrado en la Persona (ECP), escuchar no es sólo oír sonidos o 

grabar el habla — es una postura de presencia y disponibilidad genuinas. Escuchar significa 

aceptar la experiencia de la otra persona sin juzgarla previamente, sin intentar encajar lo 

que se dice en categorías preestablecidas o expectativas normativas. Para Carl Rogers, 

escuchar es uno de los pilares de la relación terapéutica, ya que crea el espacio seguro 

necesario para que el self emerja auténticamente. Cuando escucho verdaderamente a 

alguien, me coloco junto a esa persona en su trayectoria, no delante de ella con un 

diagnóstico ya preparado [6,7]. 

Entender el diagnóstico como un lenguaje es reconocer que no es sólo una 

herramienta técnica, sino un gesto relacional. Cada acto de nombrar conlleva valores, 

afectos e implicaciones que van más allá de la descripción objetiva de un estado o 

condición. Al diagnosticar, establecemos una manera de relacionarnos con la experiencia de 

la persona. Este lenguaje puede acercar o alejar, abrir o cerrar, reconocer o excluir. Por lo 

tanto, el diagnóstico debe pensarse como una forma de escucha — no solo un código 

técnico, sino una expresión que co-construimos con el otro a través del vínculo. 

Desde la perspectiva de Humberto Maturana y Francisco Varela, entiendo que el 

lenguaje no es una representación objetiva de la realidad, sino una acción relacional que 

crea mundos posibles entre quienes conviven [1]. El diagnóstico, en este sentido, no se 

limita a describir algo: actúa sobre lo que describe, moldeando percepciones, relaciones y 

posibilidades. Diagnosticar es, por tanto, también un acto creativo — que debe estar guiado 

por la responsabilidad ética y el cuidado respecto al impacto que este lenguaje puede 

producir. 

Sin embargo, es necesario reconocer que la escucha a menudo se vuelve selectiva, 

filtrada por sesgos institucionales, culturales o profesionales. La escucha condicionada por 

normas de productividad, desempeño, género, clase, raza, discapacidad o patrones 

lingüísticos tiende a capturar sólo fragmentos de experiencia — precisamente aquellos que 

confirman el conocimiento ya establecido. En este escenario, el diagnóstico deja de ser un 

lenguaje abierto y se convierte en una forma de encaje forzado, en el que el sufrimiento se 

ajusta a modelos y protocolos, y no al revés. 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Esta escucha selectiva no es necesariamente intencional, sino que está estructurada 

por sistemas de poder que operan incluso con las mejores intenciones. Una escuela que 

sólo escucha el comportamiento desviado y no las condiciones de vida de los estudiantes; 

un Centro de Atención Psicosocial que sólo escucha el riesgo y no el contexto de 

vulnerabilidad; una institución de salud que sólo escucha el síntoma y no la biografía. En 

todos estos casos la escucha está ya marcada por una lógica de exclusión que silencia otras 

posibilidades de comprensión del sufrimiento. 

Por el contrario, escuchar según el ECP invita a la presencia plena. No busca adaptar 

el discurso de la persona a un lenguaje técnico, sino que está dispuesto a habitar el lenguaje 

de la persona, aunque sea fragmentado, silencioso o no verbal. Esta escucha es relacional y 

no jerárquica. Suspende los filtros automáticos y permite que la experiencia se revele en su 

complejidad, sin la prisa por traducir. 

Según Rogers, para que se produzca un proceso terapéutico de cambio, deben darse 

ciertas condiciones en la relación. Estas incluyen: que el cliente se encuentre en un estado 

de incongruencia y emocionalmente perturbado; que el terapeuta esté en contacto 

psicológico con el cliente; que el terapeuta sea congruente y consciente de sus propios 

sentimientos; que ofrezca una consideración positiva incondicional; y que comprenda 

empáticamente al cliente, comunicándole esta comprensión eficazmente. Cuando estas 

condiciones se ofrecen con autenticidad, se convierten en un terreno fértil para la 

reorganización del self y la actualización de experiencias internas, a menudo fragmentadas 

o sin nombre [6]. 

En este contexto, la comprensión empática — es decir, la capacidad del terapeuta 

para entrar en el marco de referencia del cliente y comunicarle esa experiencia — es uno de 

los aspectos más transformadores del lenguaje relacional. Rogers argumenta que cuando el 

cliente percibe que el terapeuta comprende genuinamente su experiencia, incluso si aún no 

tiene las palabras para expresarla, se abre un nuevo espacio simbólico. El diagnóstico, al 

insertarse en este tipo de escucha, puede dejar de ser un marco externo y convertirse en un 

lenguaje provisional y coconstruido que facilita la denominación de la experiencia, en lugar 

de su reducción. 

Diagnosticar, en este contexto, no se trata de aplicar una etiqueta, sino de mantener 

un lenguaje que tenga sentido en el contexto de un encuentro. Es más que clasificar: se 

trata de escuchar. Se trata menos de definir lo que el otro tiene, y más de comprender con él 

lo que está experimentando. Así, el diagnóstico se convierte en un gesto de reconocimiento, 

una forma de mantener la existencia del otro como legítima, incluso cuando escapa a las 

normas. 

Esta comprensión concuerda con la postura clínica del Enfoque Centrado en la 

Persona, especialmente cuando Rogers propone una forma de escucha que no busca 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

respuestas preconcebidas, sino que acompaña el proceso de la otra persona en su 

singularidad. En consonancia con esto, Eugene Gendlin propone que el terapeuta no se fije 

en las interpretaciones, sino que apoye la continuidad del proceso experiencial mediante 

una escucha abierta que fomente microcomprensiones, «microdiagnósticos» que surgen 

dentro del propio proceso relacional, en lugar de aplicarse desde fuera [8]. 

Por lo tanto, propongo que el diagnóstico, cuando sea necesario, sea el resultado de 

un proceso de escucha compartida, no de un análisis unilateral. Que funcione como un 

lenguaje provisional, abierto a la revisión, sensible al tiempo de cada persona. Y que 

siempre vaya acompañado de una pregunta fundamental: ¿este lenguaje acerca o 

distancia? ¿Expande o reduce? ¿Escucha o silencia? 

 

DIAGNÓSTICO Y CONTEXTO: CULTURA, TIEMPO Y POLÍTICAS DE PERTENENCIA 

 

Las categorías diagnósticas no son verdades inmutables sobre la naturaleza humana, 

sino construcciones históricas y culturales que reflejan los valores, creencias e intereses de 

una época determinada. El surgimiento de ciertas clasificaciones está vinculado a amplios 

procesos sociales: a veces a la medicalización de la infancia y las emociones, a veces a la 

lógica de la productividad y la autonomía, a veces a las demandas de control institucional. 

Por lo tanto, diagnosticar es también participar en la producción simbólica de una época: es 

nombrar según los criterios del presente, y no simplemente describir algo atemporal y 

universal. 

Georges Canguilhem nos invita a comprender que las nociones de «normal» y 

«patológico» no tienen su origen en la naturaleza, sino que están moldeadas por valores 

históricos y políticos [2]. Lo que se considera saludable en una época puede clasificarse 

como anormal en otra. De igual manera, lo que hoy diagnosticamos como trastorno puede 

expresar, en otros contextos, formas legítimas de existencia. El diagnóstico, en este sentido, 

conlleva una carga normativa: no solo describe, sino que regula quién pertenece, quién 

necesita adaptación y quién será escuchado. 

François Laplantine, al criticar la rigidez de las categorías dicotómicas en el 

pensamiento occidental, amplía este debate al mostrar cómo el sufrimiento siempre está 

permeado por dimensiones simbólicas, sociales y culturales [3,4]. La separación entre lo 

normal y lo anormal, la razón y la emoción, la mente y el cuerpo — presente en muchos 

manuales de diagnóstico — tiende a captar solo una parte de la experiencia, borrando 

matices y complejidades que se resisten a esa denominación simplista. 

Cuando el diagnóstico se ancla en esta lógica de normalización, corre el riesgo de 

enfermar. Enferma la escucha, al limitar el lenguaje de la persona a lo que 

institucionalmente se reconoce como síntoma. Enferma el vínculo, al transformar la relación 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

en un proceso evaluativo y jerárquico. Enferma a la propia persona, al reducir su existencia 

a una etiqueta que determina sus posibilidades de ser, coexistir e imaginar otros caminos. 

La normatividad, en este sentido, opera no solo como un criterio técnico, sino como una 

fuerza simbólica que define lo que es aceptable sentir, desear y expresar, y lo que debe 

silenciarse o corregirse. 

Por ello, el diagnóstico también requiere una escucha crítica de las normas que 

sustentan el propio acto diagnóstico. Al fin y al cabo, no es raro que el sufrimiento sea más 

un efecto del contexto que una característica del individuo. Los entornos de opresión, 

exclusión, violencia o abandono institucional causan enfermedad, y a menudo es esta 

enfermedad la que llega a las clínicas como una queja individual. Como propone Spink [13], 

el sufrimiento psicológico puede expresar los efectos de la desigualdad social y la 

precariedad de las redes de atención, más que una patología individual. Cuando el 

diagnóstico ignora esta dimensión contextual y política, contribuye a perpetuar la invisibilidad 

de las estructuras que generan sufrimiento. 

En este escenario, debemos preguntarnos: ¿a quién sirven los diagnósticos? ¿Qué 

experiencias legitiman y cuáles excluyen? Las categorías clínicas no son neutrales: 

configuran las políticas públicas, organizan la atención y crean espacios sociales. Por lo 

tanto, también deben analizarse desde la perspectiva de las políticas de pertenencia. 

Hablo aquí de políticas de pertenencia como prácticas — explícitas o implícitas — que 

regulan a quién se considera sujeto de pleno derecho, cuya legitimidad se escucha, cuya 

existencia se reconoce como digna de atención. El diagnóstico, al ofrecer visibilidad 

institucional a ciertas formas de sufrimiento, puede funcionar como una herramienta de 

pertenencia: puede ser lo que permite a una persona acceder a recursos, ser comprendida 

en su diferencia y no necesitar "actuar con normalidad" para existir. Pero el diagnóstico 

también puede ser, paradójicamente, lo que fija, etiqueta y excluye, especialmente cuando 

se construye descontextualmente. 

En este punto, las reflexiones de Erving Goffman sobre el estigma resultan 

especialmente útiles. El diagnóstico puede ser tanto una oportunidad como un riesgo: puede 

ofrecer un lenguaje para organizar una experiencia, pero también puede convertirse en una 

identidad dañada que oscurece todas las demás dimensiones de la persona [5]. Cuando la 

sociedad define a alguien únicamente con base en un diagnóstico, no está escuchando: está 

enmarcando. 

Por lo tanto, diagnosticar requiere ser consciente de los efectos contextuales e 

institucionales de esta práctica. Requiere escucha centrada, sensibilidad hacia la cultura del 

otro y atención a los marcadores sociales que atraviesan la experiencia: clase, raza, género, 

discapacidad, neurodivergencia, entre otros. También requiere responsabilidad ética: saber 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

que nombrar a menudo implica distribuir lugares de pertenencia, y que esto debe hacerse 

con cautela, compromiso y justicia. 

 

CUANDO EL DIAGNÓSTICO ES ALIANZA: POLÍTICAS PÚBLICAS Y EL DERECHO AL 

CUIDADO 

 

Dadas las numerosas críticas potenciales al uso de los diagnósticos, sería tentador 

pensar que la mejor opción sería simplemente abandonarlos. Sin embargo, entiendo que 

esta actitud corre el riesgo de pasar por alto una dimensión esencial: los diagnósticos, a 

pesar de todas sus limitaciones, pueden ser una herramienta importante en la lucha por el 

reconocimiento, el acceso a los derechos y la formulación de políticas públicas. Por lo tanto, 

creo que el problema no reside en los diagnósticos en sí, sino en cómo se manejan y las 

intenciones que guían su uso. 

Existen contextos en los que el diagnóstico es la única vía para garantizar la atención 

especializada, la inclusión escolar, la adaptación curricular, el acceso a benefícios legales, el 

apoyo psicosocial o incluso la protección contra el abandono institucional. Sin él, muchas 

vidas permanecen invisibles o, peor aún, invalidadas. El diagnóstico, en este sentido, actúa 

como mediador entre la experiencia subjetiva y los derechos sociales: es a través del 

diagnóstico que el sufrimiento de una persona adquiere inteligibilidad pública y se reconoce 

como legítimo y merecedor de cuidado. 

Además, a partir de diagnósticos se construyen estadísticas, directrices técnicas, 

legislación y estrategias intersectoriales de cuidado. No sólo nombra experiencias 

individuales, sino que organiza colectivos, justifica inversiones y sustenta políticas públicas. 

Ignorarlos o rechazarlos por completo también significaría descuidar su función como 

instrumento de ciudadanía, especialmente en contextos marcados por la desigualdad. 

El poder del diagnóstico también se revela cuando se convierte en un puente entre 

diferentes políticas y territorios de cuidado. En servicios como Centros de Atención 

Psicosocial, escuelas públicas, Centros de Referencia de Asistencia Social y unidades del 

Sistema Único de Salud, el diagnóstico suele ser el lenguaje común que facilita la 

coordinación entre profesionales y acciones. Bien gestionado, funciona como un recurso que 

organiza el cuidado de forma más amplia, respetando las intersecciones sociales, las 

vulnerabilidades locales y los vínculos comunitarios. En estos casos, el diagnóstico puede 

funcionar como un mecanismo de escucha colectiva, conectando el sufrimiento individual 

con las redes públicas de apoyo e intervención. 

Pero para que esto suceda, el diagnóstico debe construirse con la persona, no solo 

sobre ella. Debe sustentarse en una relación de confianza y escucha sensible. Cuando se 

impone sin diálogo, se convierte en una sentencia; si se elabora con cuidado, puede 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

convertirse en un lenguaje de apoyo: un punto de partida para reorganizaciones subjetivas y 

el acceso a políticas de pertenencia. 

Es en este punto que retomo la crítica de Carl Rogers al diagnóstico en su época. Su 

posicionamiento se desarrolló en un contexto clínico donde el diagnóstico se utilizaba a 

menudo como instrumento de etiquetado y jerarquía, al servicio de las instituciones más que 

de la persona que sufre. Rogers argumentaba que la escucha genuina, la conexión y la 

confianza en la tendencia actualizante de cada ser humano deberían ser el centro de la 

práctica terapéutica. Aunque el escenario ha cambiado, creo que mantendría su sentido 

crítico respecto al riesgo de que el diagnóstico bloqueara esta tendencia, especialmente 

cuando se presenta con autoridad. Pero también creo que reconocería el valor del 

diagnóstico como recurso relacional y político, cuando fomenta la autonomía, el crecimiento 

y el derecho a existir [6]. 

Este concepto es desarrollado con más detalle por Rogers y colegas cuando proponen 

el ECP como una postura ética con potencial de transformación social e institucional [11]. 

Por lo tanto, entiendo que no estamos hablando aquí de un diagnóstico en su forma 

esencial, sino de un modelo de diagnóstico relacional, guiado por la escucha y la 

colaboración. Sería inapropiado separar el diagnóstico y el uso, como si se tratara de un 

acto diagnóstico puro, libre de implicaciones éticas y políticas. Todo diagnóstico siempre ha 

sido una forma de usar el lenguaje y situar al otro en el mundo. Por lo tanto, cuando el 

diagnóstico se ofrece como un lenguaje construido con el otro — y no sobre el otro —, deja 

de ser un instrumento de control y se convierte en un dispositivo para un cuidado ampliado. 

Y es en este sentido que puede operar como una alianza: entre la persona y su experiencia, 

entre servicios y derechos, entre escucha y pertenencia. 

 

EL CUIDADO COMO METÁFORA ÉTICA 

 

En el Enfoque Centrado en la Persona (ECP), cuidar no consiste en intervenir en 

alguien, sino en crear un espacio donde esa persona pueda reconocerse y transformarse a 

partir de su propia experiencia. Cuidar, en este contexto, significa estar presente de forma 

auténtica, empática y incondicionalmente acogedora, valores que sustentan lo que Carl 

Rogers propuso como una relación terapéutica facilitadora. Esta centralidad de la persona 

como sujeto ético de la relación también se refuerza en el trabajo en coautoría con Rachel 

Rosenberg, que enfatiza que escuchar es una vía para afirmar la existencia y el valor de 

cada individuo [10]. 

Esta comprensión nos lleva a ver el cuidado como algo que trasciende la técnica: es 

una forma de presencia que reconoce al otro como legítimo. Es una disposición relacional 

que permite al sujeto percibirse, reorganizarse y afirmarse con mayor libertad. Es en esta 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

línea que entiendo el cuidado como una metáfora ética: una forma de estar con el otro que 

abraza su diferencia sin necesidad de neutralizarla y que sostiene el tiempo y el ritmo de su 

propio crecimiento. 

La centralidad de la tendencia actualizante en el ECP refuerza este concepto. Para 

Rogers, cada ser humano lleva en su interior un impulso vital hacia el crecimiento, la 

construcción de significado y la realización de su potencial.[6] Esta fuerza no elimina los 

conflictos, pero permite reorganizarlos desde un espacio relacional de confianza. El rol del 

terapeuta no es dirigir este proceso, sino crear un entorno en el que la persona se sienta 

segura para seguir su propio camino, incluso si este no se ajusta a las expectativas 

externas. 

Esta formulación, aunque profundamente original, se inspiró en ideas de la biología 

holística, especialmente en el trabajo de Kurt Goldstein, cuya comprensión del organismo 

humano como sistema autorregulador influyó directamente en el pensamiento de Rogers. A 

partir de esta base, combinada con su escucha clínica y sensibilidad ética, Rogers desarrolló 

la noción de la tendencia actualizante como una fuerza inherente al ser humano, presente 

siempre que las condiciones externas favorezcan su expresión [6,8,11]. 

La congruencia, en este escenario, es más que transparencia emocional: es la base 

sobre la que se construye la confianza. Cuando el terapeuta está en contacto con sus 

propios sentimientos y actúa con autenticidad, le comunica a la persona que está siendo 

tratada que allí hay un espacio seguro, no solo para escuchar, sino para una presencia 

genuina. Para Rogers, esta postura del terapeuta es una de las condiciones fundamentales 

que facilitan el cambio, ya que rompe con la lógica de la evaluación y crea las condiciones 

necesarias para el surgimiento de nuevas formas de ser [6,7,10]. 

La incongruencia, a su vez, se presenta como una condición humana legítima, no 

como un defecto ni una deficiencia. Describe el estado en el que existe un desajuste entre la 

experiencia vivida y la autoimagen internalizada, a menudo moldeada por normas sociales 

rígidas o estándares idealizados de aceptación. En muchos casos, la incongruencia surge 

de la distancia entre la experiencia vivida y el llamado self ideal, es decir, la imagen 

internalizada de quién la persona cree que debería ser para ser aceptada, reconocida o 

amada. Este self ideal, a menudo moldeado por normas sociales excluyentes, puede 

convertirse en una fuente de sufrimiento crónico. Sin embargo, la incongruencia también 

puede surgir de otras fuentes, como bloqueos para acceder a la propia experiencia, 

experiencias traumáticas o fragmentadas, o incluso conflictos internos que no se limitan a la 

comparación con un ideal, sino a la dificultad de integrar aspectos de uno mismo. El 

cuidado, en este sentido, no busca ajustar a la persona a un modelo de identidad, sino 

ayudarla a reconectar con su experiencia auténtica. Escuchar con empatía también significa 

escuchar estos conflictos — ya sea con el self ideal o con otras capas de la experiencia 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

vivida — y ofrecer un espacio donde el self pueda reorganizarse con más libertad y menos 

sumisión a las demandas impuestas. 

Cuando se ofrece un diagnóstico con empatía y sin prejuicios, eso puede ayudar a la 

persona a reconocer que no está fracasando porque no esté a la altura de su self ideal, sino 

que este ideal suele ser el resultado de exigencias externas incompatibles con su 

experiencia real. En este contexto, un diagnóstico no es una sentencia, sino una oportunidad 

para identificar conflictos internos y reorganizar el self con más amabilidad. Puede ser una 

invitación a romper con las normas que nos enferman y a cultivar una forma de ser más 

cercana a lo que hemos experimentado que a lo que esperamos. 

Esta perspectiva se ve reforzada por las propias formulaciones de Rogers, que definen 

al ser humano como un organismo autorregulado, que tiende a la plenitud y la integración 

incluso en medio del sufrimiento. Basándose en su escucha clínica y la observación de los 

procesos de cambio, Rogers identifica que, cuando existe un entorno de seguridad, escucha 

y respeto, la tendencia actualizante puede reorganizar experiencias fragmentadas y 

restaurar significados personales [6,8,11]. El cuidado, en este sentido, es el campo 

relacional que favorece este movimiento vital. 

Entre los elementos centrales de la relación terapéutica, la comprensión empática es 

quizás uno de los más transformadores. Implica un esfuerzo activo y sensible por habitar el 

mundo del otro como si fuera propio, pero sin perder el anclaje en uno mismo. Rogers afirma 

que el terapeuta debe tener una comprensión empática del cliente y su marco de referencia 

interno, y comunicar esta comprensión al cliente [6]. Esta comunicación simbólica de «Te 

veo» es lo que transforma la escucha en presencia, y la presencia en la posibilidad de 

reorganización. El diagnóstico, en este contexto, puede participar en este lenguaje, siempre 

que se adapte a la experiencia de la persona, no a un marco externo. 

Esta escucha empática se sustenta en un valor aún más fundamental: la consideración 

positiva incondicional. Para Rogers, considerar a alguien sin juzgarlo, incluso en sus 

momentos de conflicto o dolor, es una de las formas más profundas de cuidado. Esta actitud 

le comunica a la persona que no necesita ser diferente para merecer afecto y respeto. En 

"Libertad y creatividad en la educación", Rogers afirma que cuando alguien se encuentra en 

un entorno donde es aceptado, valorado y libre de ser, "se desarrollará de maneras 

creativas y constructivas" [8]. Esta libertad es la base del crecimiento, y es en este espacio 

donde el diagnóstico, si es necesario, puede entenderse no como una sentencia, sino como 

una invitación. 

Cuidar, en este contexto, también significa involucrarse. Involucrarse en la 

construcción de vínculos que sustentan los procesos de crecimiento. Involucrarse en la 

crítica de las normatividades que excluyen. Involucrarse en la construcción de políticas de 

pertenencia que reconozcan la diversidad de la experiencia humana. Por lo tanto, más que 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

un simple gesto técnico, el cuidado es un gesto ético y político, y debe estar siempre atento 

a cómo nuestros lenguajes, incluyendo los diagnósticos, apoyan o niegan la posibilidad de 

que alguien se sienta a gusto en el mundo. 

 

REFLEXIONES FINALES 

 

A lo largo de este texto, he propuesto una comprensión más amplia del diagnóstico: no 

como una etiqueta o una sentencia, sino como un lenguaje que puede sostener o dificultar 

los vínculos, la escucha y la pertenencia. He reflexionado sobre los riesgos de un 

diagnóstico que funciona como instrumento de control y sobre las posibilidades que surgen 

cuando se entiende como un gesto relacional, simbólico y ético. En lugar de capturar la 

identidad de una persona, el diagnóstico puede contribuir a su expresión, su reorganización 

y su dignidad, siempre que esté respaldado por una escucha genuina y una atención ética. 

Desde la perspectiva de Maturana y Varela, entendí el lenguaje como una forma de 

acción que construye realidades compartidas [3]. Con Canguilhem y Laplantine, reconocí 

que las categorías diagnósticas no son neutrales: reflejan normas sociales, intereses 

históricos y construcciones culturales [1,2]. Con Goffman, comprendí los efectos del estigma 

cuando el diagnóstico se utiliza como un marcador excluyente [4]. Y con Rogers, reforcé el 

valor de la escucha, de la tendencia actualizante y del cuidado como expresión de confianza 

radical en el poder del ser humano [6–11]. 

Estos marcos me ayudaron a afirmar que escuchar, diagnosticar y cuidar no son 

acciones separadas. Son dimensiones interconectadas de un mismo proceso: el encuentro. 

Un encuentro que, sostenido con presencia, empatía y autenticidad, puede fomentar no solo 

el alivio del sufrimiento, sino también la expansión de la pertenencia, la autonomía y la 

libertad de ser. 

Pero este encuentro se vuelve imposible cuando la escucha se somete a la lógica de 

la normalización. Cuando diagnosticamos para corregir, ajustar, silenciar lo que escapa a la 

norma, perdemos la oportunidad de aprender de la diferencia. El diagnóstico, entonces, 

enferma no solo al otro, sino también el vínculo y la posibilidad de cuidado. El lenguaje que 

podría sostener se convierte en un lenguaje que separa. Y lo que podría ser una alianza se 

convierte en un obstáculo. 

Por otro lado, cuando el diagnóstico se aborda con cuidado y apertura, puede dar 

nombre a experiencias que, durante mucho tiempo, no pudieron expresarse. Puede 

organizar el sufrimiento, dándole sentido y legitimidad. Puede permitir que la persona 

comprenda que lo que siente no es un fracaso, una desviación ni una insuficiencia, sino una 

forma legítima de estar en el mundo. Puede conectar la subjetividad con la ciudadanía, con 

el derecho a existir con dignidad. 



 

Revista Ciência & Saúde, v. 14, n. 1 

Estas reflexiones no pretenden ofrecer verdades definitivas. Son invitaciones. 

Invitaciones a la escucha ética, a criticar las normatividades, a construir políticas de 

pertenencia y a actualizar constantemente el cuidado. Que diagnostiquemos no para 

adaptar, sino para comprender. Cuidemos no para corregir, sino para apoyar. Escuchemos 

no para clasificar, sino para reconocer. Y que el diagnóstico, entre la escucha y la atención, 

sea más un puente que un muro, más un gesto de encuentro que un instrumento de control. 

 

 

REFERENCIAS 
 
 
1. Maturana HR, Varela FJ. A árvore do conhecimento: As bases biológicas da 

compreensão humana. 9. ed. São Paulo: Palas Athena; 2011. 
2. Canguilhem G. O normal e o patológico. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária; 

2024. 
3. Laplantine F. Antropologia da doença. 4. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 
4. Laplantine F. Aprender Etnopsiquiatria. 1. ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. 
5. Goffman, E. Estigma: Notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. 4. ed. Rio de 

Janeiro: LTC, 2022. 
6. Rogers CR. Tornar-se pessoa. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 
7. Rogers CR. Um jeito de ser. São Paulo: E.P.U., 2014. 
8. Rogers CR. Liberdade para aprender. 2. ed. Belo Horizonte: Interlivros; 1973. 
9. Rogers CR, Stevens B. De pessoa para pessoa: O problema de ser humano, uma nova 

tendência na psicologia. São Paulo: Pioneira; 1977. 
10. Rogers CR, Rosenberg RL. A pessoa como centro. São Paulo: E.P.U.; 2012. 
11. Rogers CR, Wood JK, O’Hara MM, Fonseca AHL. Em busca de vida: Da terapia centrada 

no cliente à abordagem centrada na pessoa. 2ª ed. São Paulo: Summus; 1983. 
12. Gendlin ET. Psicoterapia orientada à Focalização. São Paulo: Paulus; 2024. 
13. Spink MJP. Psicologia Social e Saúde. 9. ed. Petrópolis: Vozes; 2013. 


